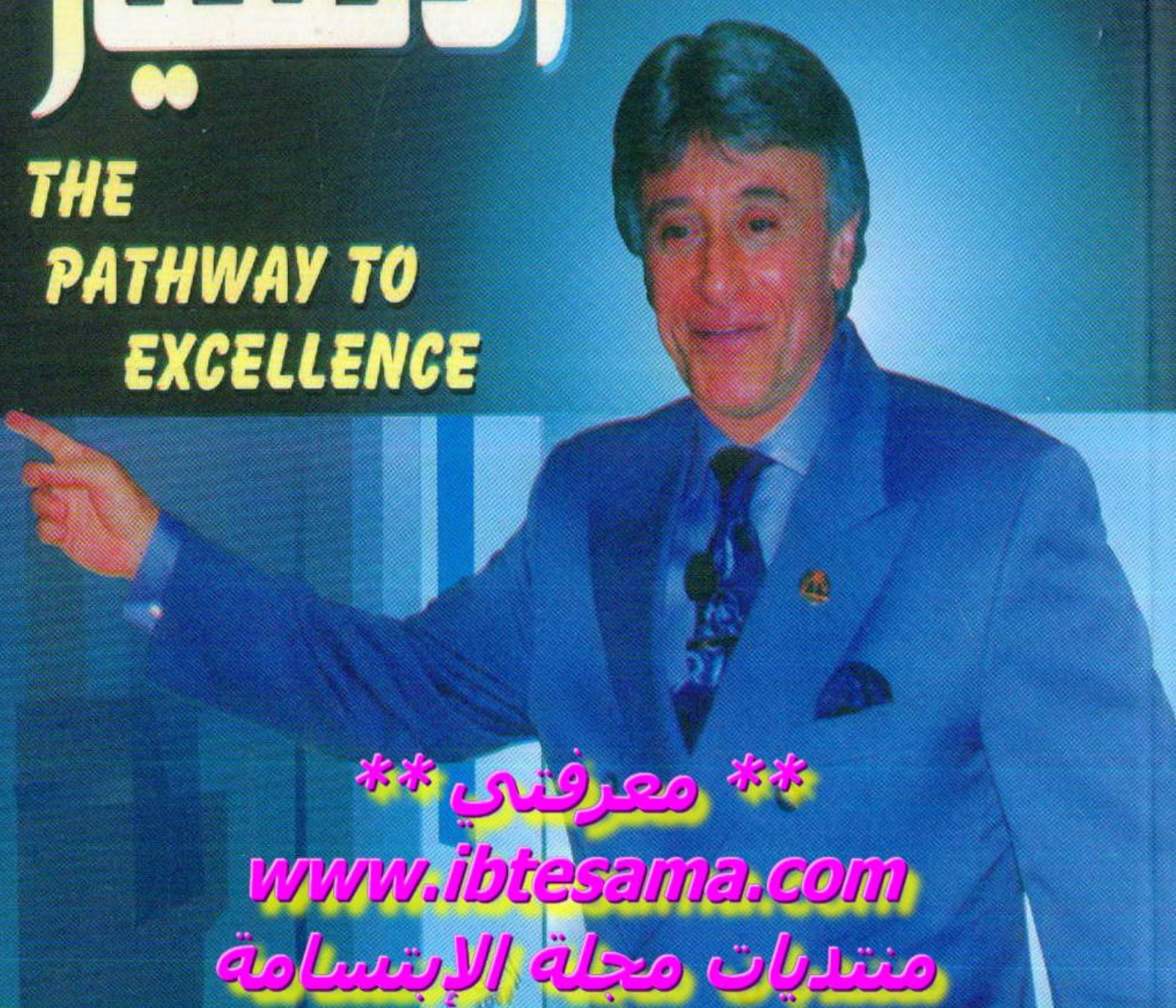


# الطريق إلى الممتاز

THE  
PATHWAY TO  
EXCELLENCE



\*\* معرفتي \*\*

[www.ibtesama.com](http://www.ibtesama.com)

منتديات مجلة الابتسامة

المفكر والكاتب والمحاضر العالمي

د. إبراهيم الفقي

Dr.Ibrahim Elfiky

\*\* معرفتی \*\*  
*[www.ibtesama.com](http://www.ibtesama.com)*  
منتديات مجلة الابتسامة



# الفرanchise Path

المؤلف والكاتب والمحاضر العالمي

Dr. Ibrahim Elfiky

Dr.ibrahim elfiky



## الطبعة الأولى

م 2009 - 1430 هـ

اسم الكتاب : الطريق إلى الامتياز

اسم المؤلف : المكاتب الخبر والمحاضر العالمي د / إبراهيم الفقي

مقاس القطع : 21 X 14.5

الإيداع القانوني : 2008 / 22592

الترقيم الدولي : X - 426 - 018 - 977

عدد الألوان : 2 لون

### فيما يلي حقوق الطبع محفوظة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بشكل طرق الطبع ،  
والتصوير ، والنقل ، والترجمة ، والتسجيل العربي والمسنون  
والحاسبوي ، وغيرها من الصور إلا بإذن خطى من :

دار الكتب للنشر والتوزيع

تلفون : 02 33026637 ، 02 33446727

E-mail : rayatop@hotmail.com



# إهداء

---

إلى والدتي الجليلة  
رحمها الله سبحانه وتعالى  
وتقبلها في فسيح جناته ..  
وإلى زوجتي آمال الفقي  
أهدى هذا الكتاب

د. إبراهيم الفقي

## كلمة شكر وعرفان

إلى كل من ساهم في بناء هذا الكتاب سواء من قريب أو بعيد  
جزاكم الله سبحانه وتعالى كل الخير.

د. إبراهيم لفقي

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَقُلِّ أَعْمَلُوا فَسَيَرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ  
وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَرُدُونَ إِلَى عَلِمِ الْغَيْبِ  
وَالشَّاهِدَةِ فَيَنْبَثُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ

التوبه : 105

الطريق  
إلى  
الامتياز

د. إبراهيم لفيفي

## الطريق إلى الامتياز

يأتى .. ما هو السبب في أن هناك أشخاصاً  
متميزين وآخرين غير متميزين؟! وكذلك هناك  
أناس ناجحون وآخرون غير ناجحين؟! وهناك من  
يعيش حياته بطريقة أفضل من غيره، وهناك من يتحقق  
أحلامه وأهدافه ، في حين أن هناك أناساً غير ذلك؟!  
فهل الناس التي لا تعيش حياتها بالطريقة التي تفضلها  
ولا تتحقق أحالمها وأهدافها لا يريدون أن يكونوا  
سعداً؟! أو أن يكونوا متميزين؟! بالطبع كلا .. فما  
هو الفارق بين الفريقين؟!



إن كل البشر على وجه هذه الأرض منذ أن خلق الله تعالى سيدنا

آدم عليه السلام متخدون في أربع أشياء ، هي :

١- **الخامات** : أي الحواس الخمسة .

٢- **الوقت** : 1440 دقيقة ، أو 24 ساعة في اليوم .

٣- **الفكر** : فكل الناس متخدون في الفكر ؛ لأن الله تعالى قد أعطى

لنا العقل البشري والمنطق والقدرة على التفكير والتحليل .

٤- **الطاقة** : التي تخرج بسبب هذا الفكر والمنطق والتحليل .

وطالما أن جميع الناس يملكون كل هذه الأشياء ، فما هو السبب في أن

هناك أنساً متميزين وأنساً غير متميزين ؟! وطالما أن كل الناس يتأثرون

بالزمان والمكان والمادة والطاقة ، فما هو السبب كذلك في أن هناك أنساً

متميزين وأنساً غير ذلك ؟!

إن السبب يسير جداً ، وهو أن هذا الشخص المتميز يستخدم خاماته

ووقته وقوته تفكيره وطاقته كي يكون متميزاً ، ولكن هل الشخص الآخر

لا يريد أن يكون متميزاً ؟! بالطبع كلاً ؛ فإنه لا يدرك أن الذي يفعله لا

يصل به إلى الذي يريد ، فهو يقوم بأعمال ويظن أن هذه الأعمال هي التي

تصل به إلى السعادة .

فمن الممكن أن تجد طالبًا لا يهتم بالدراسة، أو حتى لا يذهب إلى المدرسة، وقد تجد عاملًا لا يعمل بالطريقة التي ترضي الله تعالى عنه، وتجده دائمًا يتشكى، أو يقارن بينه وبين غيره من فتح الله عليه من الدنيا، أو ينتقد ويتنقص الشخص المتميز، أما الشخص المتميز فهو يستخدم خماماته ووقته وتفكيره وقدراته وطاقته في أن يكون متميزاً، وإذا واجهته أي مشكلة فهو يفكر فوراً في طريقة حلها، وإذا واجهه أي تحدي فهو يفكر فوراً كيف يواجهه، ويتوكّل على الله تعالى، ويرضي دائمًا بما وهبه الله تعالى، أما ذلك الشخص الآخر فهو حقود باستمرار، وينكر الذي يملكه، ولا يرضي أبداً بما وهبه الله تعالى.

وكلمة الرضا هنا تعني أنه يرضى بالذي أعطاه له الله تعالى، وبالتالي فهو يبدأ من هنا حتى يتقدم، وهذا يذكرني بشاب صغير منذ أن كان في الجامعة وهو غير راضٍ عن أهله وعائلته، وغير راضٍ عن الحبي الذي يعيش فيه، بل غير راضٍ عن حياته مطلقاً، وكانت حياته عبارة عن سلسلة من المشكلات والمتاعب، ولكنه كان هناك بداخله ما يقول له: إنه متميز، ولكنه لا يعرف طريق الامتياز أين يوجد وكيف يكون.

ثم كان ذات يوم يمشي على شاطئ البحر فإذا به يجدر جلاً يضع يده

على كتفه ، فالتفت إليه فإذا به أحد أفراد عائلته ، فقال له : أنا مهموم جداً .. فرد عليه ذلك الرجل قائلاً : نحن نعرف أن حياتك كلها متاعب وهموم .. فقال له الشاب : أنا غير راضٍ عن نفسي ، ولا أعرف ماذا أفعل ، ولكنني أعرف أنني من الممكن أن أكون متميزاً ، وإلا فلماذا نجح هؤلاء الناجحون في حياتهم المالية والعلمية والشخصية والزوجية والاجتماعية ولم أنجح أنا ؟ ! ولماذا يملك أولئك الأثرياء كل هذه الثروات وأنا لا أملكها ؟ ! وأنا أعرف أنني من الممكن أن أنجح ، فكل ما أفتقر إليه هو شخص يرشدي ويدلني إلى طريق الامتياز ..

فنظر له ذلك الرجل وقال له : إن كل إنسان متميز ؛ لأن الله تعالى خلقنا يوم خلقنا متميزين ، ما قال تعالى : ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾<sup>(1)</sup> ومن أجل ذلك فقد سخر لنا السماء والأرض وما بينهما ، قال تعالى : ﴿أَلَمْ تَرَوْ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً﴾<sup>(2)</sup> ، ولكن كل هذا ينسى في ظل تحديات الحياة ، ونحن نريد ولكن أغلبنا لا يفعل أي شيء لتحقيق ما يريد .. ثم اقترب منه الرجل أكثر ونظر إلى عينيه وقال له : يا بني إن الطريق إلى الامتياز موجود

1 - سورة : التين . الآية : 4.

2 - سورة : لقمان . الآية : 20.

أمامنا ولكننا لا نراه، ولكن أنا سأساعدك إن شاء الله؛ فأنا أعرف رجلاً يسمى بالرجل الحكيم يستطيع أن يرشدك إلى الطريق القوي نحو التميز والنجاح، ولكنك سوف تتعب كثيراً إن أردت أن تصلك إليه.. فرد عليه الشاب على الفور: أنا على أتم استعداد لفعل أي شيء يصلبني إلى طريق الامتياز.. فقال له: إن ذلك الرجل يسكن فوق أحد الجبال، ولن تجد ما يصل بك إليه إلا السير على الأقدام.. فقال له: سأسير إليه على الأقدام، وسوف أصعد إليه الجبل، وأنجشم الصعاب حتى أصل إليه.. فقال له: إنه بعيد جداً، وسوف تضطر أن تساور له.. فقال له: أنا مستعد للسفر إليه.. فقال: ولكن هذا قد يكلفك كثيراً.. فقال له: سوف أفعل كل شيء أستطيع فعله لأصل إلى هذا الرجل..

فوصف له مكان ذلك الرجل، وكان على بعد أميال بعيدة، ويحتاج إلى تجشم عناء السفر، مع الإمكانيات والأموال الازمة كي يسافر بالطائرة، وفوق كل ذلك فهو يحتاج إلى تخطيط، فقال له الشاب: إن الأمر فعلًا شاق وعسير، ولكن المهمة تستحق تحمل هذه المشقة للوصول إلى هذا الرجل، وللوصول إلى طريق الامتياز..

فشعر الرجل بصدق العزم، ووجد في عينيه رغبة مشتعلة في أن



يلتقي بهذا الرجل الحكيم ، ولم يكن الشاب يصدق أنه أخيراً سيجد ضالته ، وسيلقى ذلك الرجل الذي يأخذ بيده إلى طريق الامتياز ، فشكر الشاب الرجل كثيراً لأن منحه هذه الفرصة الثمينة ودلله على طريق التميز .

وظل الشاب يفكر طوال الليل ماذا سيفعل ؟ فهو يحتاج إلى الكثير من الأموال ، فخطط لنفسه أن يقابل هذا الرجل في خلال شهر ، فأرسل إليه برسالة يوضح فيها أنه يريد لقاءه ، ورد عليه الرجل الحكيم بالموافقة وأرسل إليه بذلك ، وأراد الشاب أن يعد نفسه ويتجهز لهذه الرحلة ، فأخذ يعمل في كل عمل يجده للحصول على الأموال اللازمة لتلك الرحلة ، فكان ينفظ المكاتب والكراسي ، وعمل في الحراسة طوال الليل ، وكان لا يضيع أي وقت إطلاقاً ، وكان مع العمل يذاكر لينجح ويحصل على شهادته ، وعندما أتم عمله ونجح وحصل على الشهادة كان لديه من الأموال الكثير ، وكان حتى هذه اللحظة لا يصدق أن لديه تذكرة السفر ، وأنه سيسافر ليلقى الرجل الحكيم الذي طالما حلم وتمنى لقاءه ، وعندما ركب الطائرة أغمض عينيه ، وكان يحلم باليوم الذي يصبح فيه متميزاً ورائعاً ، وشعر أنه الآن في طريقه إلى الامتياز ، وعندئذ

فتح عينيه ونظر إلى الخارج ورأى السحاب، وغرق في روعة ذلك المنظر الذي شاهده في الخارج، ثم تأمل كيف أن الله تعالى أعاذه حتى وصل إلى هناك، ثم إذا بقائد الطائرة يعلن الوصول بحمد الله تعالى، وكان الشاب لم يزل بعد لا يصدق أنه قد وصل إلى المكان الذي سيلتقي فيه بالحكيم، وأنه بعد لحظات سوف يأخذه إلى الطريق إلى الامتياز، وبسرعة نزل من الطائرة وستقل إحدى سيارات الأجرة، وكان لا يملك الكثير من الأموال، وحين وصل إلى الجبل ونظر إليه فوجئ به جبلاً ضخماً عظيماً، وقد يستغرق منه ما لا يقل عن يوم كامل من التسلق للوصول إلى قمة الجبل، ولكنه لم يضيع وقته، فقد بدأ بالفعل في تسلق الجبل والصعود إلى قمته حاملاً حقيبته التي فيها كل متعلقاته، وبعد يوم كامل من المشقة والعناء وصل أخيراً إلى قمة الجبل، وهناك وجد بيته صغيراً، فطار إلى الباب وهو لا يكاد يصدق أنه قد وصل الآن إلى ذلك الحكيم، وأنه بعد لحظة سيكون أمامه وجهًا لوجه.

وحين طرق الباب فإذا به يجد أمامه امرأة عجوزاً لا يقل سنه عن الثمانين سنة، فنظرت إليه وقالت له: من أنت؟! فقال لها: إن عندي موعداً سابقاً مع الحكيم؛ فأنا الشاب الذي أرسلت إليه بتلك الرسالة





التي طلبت فيها مقابلته منذ فترة؛ فهل أستطيع لقاءه الآن؟! فقالت له:  
لقد تأخرت.. فقال لها على الفور: أنا لم أتأخر، ولقد أتيت في الميعاد  
المحدد.. فقالت له: إن الحكيم لا يمكث في مكان واحد أكثر من شهر  
واحد، ولقد ظل معنا هنا مدة شهر ونصف؛ لذلك فأنك يجب أن تعود  
أدراجه، وتأتي إليه بعد شهر من الآن، واحرص ألا تتأخر..

فنظر إليها الشاب وهو يملأ الشعور بالألم لضياع الفرصة التي ظل  
طوال هذه المدة يتضررها، وكان في شدة الضيق والحزن، ولكن لم يكن  
لديه أي حل آخر، فنزل من فوق الجبل وعاد أدراجه إلى بلده مرة أخرى،  
ولكن.. ماذا سيفعل وهو الآن لا يمتلك أي أموال؟! وبدأ يفقد الأمل  
مرة أخرى، ولكن كان هناك صوت بداخله يقول له: لا تيأس؛ فلا حياة  
مع اليأس، ولا يأس مع الحياة.

ومن هنا بدأ يفكر في أن يضع نفسه في الفعل مرة أخرى، وبالفعل  
وضع نفسه في الفعل مرة أخرى، وأخذ يعمل ليل نهار، ولا يضيع لحظة  
من وقته، وحان وقت لقائه بالحكيم، وجمع الأموال الازمة للسفر،  
وركب الطائرة، وكرر نفس الرحلة العصيبة مرة أخرى، وهو يحدوه  
الشوق ويدفعه الأمل، خاصة وأنه جاء في موعده تماماً هذه المرة، وتسلق

الجبل مرة أخرى حاملاً معه حقيبته، ثم أخذ يطرق الباب، وإذا بمنفس المرأة العجوز تفتح له وتقول له من جديد: لقد تأخرت، والحكيم لا يمكنه في مكان واحد أكثر من شهر، ولقد ظل هنا فترة طويلة وأنت تأخرت.. فقال لها: ولكنني أرسلت إليكم رسالة أخبرتكم فيها بموعد وصولي !! فقالت له: لكنك تأخرت، وهو لا يتضرر، فلا بد وأن تعود بعد شهر آخر.. فقال لها الشاب: إن هذا جنون.. لا يمكن أن يكون هذا الرجل حكيماً؛ فهو لا يصدق في الوعود، ولا يحترم الوقت، بل إنه حتى لا يحترم الناس ولا وقتهم، وهو دائمًا يذهب ويعود كما يشاء، وأنه أرسل له برسالة، فماذا أفعل، وما هو المتوقع أن أفعله؟!! قال ذلك وهو ينظر إلى المرأة ويسأله ماذا يفعل الآن.. فقالت له بمنتهى المدح: قد تغضب، وقد تخزن، بل وقد تنفع، ولكن هذا لا يغير أي شيء، ارجع وفكرو تعال في الوقت المناسب.. ثم أغلقت بابها وانصرفت.

فعاد الشاب في هذه المرة وهو غضبان جداً، ولم يكن يمتلك أي أموال، وكان قد قدر في نفسه أن لا يعود مرة أخرى؛ لأنه لو عاد مرة أخرى فسوف يتكرر معه هذا الموقف مرة أخرى، واستمر أسبوعاً على هذه الحال.. متألم نفسياً، ولا يكلم أحداً، ولا يسمح لأي شخص



بمقابلته مهما كان هذا الشخص ، وظل على هذه الحال لدرجة أنه كان يبكي طوال الوقت ، وبعد تفكير طويل قرر أخيراً أن يكرر التجربة مرة أخرى ، وبدأ في العمل ليلاً نهاراً مرة أخرى ، ولم يضيع وقتاً ، حتى حصل على الأموال ، وسافر مرة أخرى ، وتسلق الجبل مرة أخرى ، وحين طرق الباب كانت المفاجأة ، فلقد وجد أمام عينيه نفس المرأة ، وإذا بها تقول له : لقد تأخرت أربع ساعات ؛ لذا فقد ذهب الحكيم .. فقال لها غاضباً : إن هذا غير ممكن .. إن هذا الرجل يستحيل أن يكون عنده أي نوع من الحكمة .. فقالت له : لا داعي للغلط .. فقال لها : بل لا بد وأن أغلط ؛ فهذا الرجل ليس عنده أدنى إحساس بالناس .. فقالت له : ليس لديك أي اختيار غير أن تعود ، وإذا فكرت أن تأتي مرة أخرى فلا بد وأن تأتي قبل الموعد ؛ حتى تنتظره وتقابله .. ولا حظ هذه المرأة أنها أمرته بالرجوع كل مرة ، ولكنها أرشدته إلى الطريق ، وهدته ماذا يفعل ، وفتحت له باباً إلى الأمل ، فرجع الشاب وبدأ يعمل مرة أخرى من أول يوم ، وأخذ يكتُل ليل نهار ، واستطاع أن يجمع الأموال ، وسافر وتسلق الجبل ، وطرق الباب ، وكان قد وصل في هذه المرة قبل الموعد بأسبوع كامل ، وظل في هذا المكان الموحش خارج البيت لمدة أسبوع كامل .

ثم بعد مرور الأسبوع نظر فإذا بالرجل الحكيم يمر أمامه، فهرول إليه كي يكلمه، فإذا بتلك المرأة مرة أخرى تقف أمامه وتقول له: أتظن أنك وحدك من يتضرر؟! لا بد وأن تأخذ دورك.. وظل في مكانه فوق الجبل لمدة أربع ساعات أخرى، وبعد طول انتظار جلس مكانه وأغمض عينيه وأخذ يبكي بكاء شديداً، وفجأة وجد يدأ تربت على كتفه، وكأنها يد قد ملئت حكمة، ففتح عينيه ونظر بجواره فإذا بالرجل الحكيم بنفسه يقف بجواره، وبمجرد أن رأى الحكيم أمامه نسي كل متابعيه وكل المشاق التي لاقاها في سبيل لقاء هذا الرجل، وهذه هي طبيعة الإنسان، بمجرد أن يصل إلى النجاح إن نظر وراءه إلى ما لاقي في سبيل نيل هذا النجاح لا يشغري أي مشقة لاقاها، وينسى كل شيء إلا هذا النجاح الباهر، ويقول: لقد تعبت جداً في هذا الطريق، ولكنني الآن أستحق هذا النجاح.

وعندئذ قال له الحكيم: أخبرني أيمها الشاب.. ماذا تريد؟ فقال له: لقد تعبت جداً، وتحملت المشاق.. قال له: أعرف ذلك.. فقال الشاب: أريدك أن تعلمني كيف الطريق إلى الامتياز.. فقال له الرجل الحكيم: انظر حولك؛ فأنت الآن في هذا الطريق.. في طريق الامتياز، ولكنك لا





تدرك أنك متميز وأنت في طريق الامتياز .. ثم قال له : عندما أتيت إلى هنا للمرة الأولى هل خططت ؟ ! فقال له : نعم .. قال له : هل فكرت وعملت ؟ ! فقال له : بالتأكيد .. فقال له : وجمعت الأموال ؟ ! قال : نعم .. فقال له : وهل عندك رؤية ؟ ! قال : بالطبع نعم .. قال : وركبت الطائرة وأتيت إلى هنا ؟ ! فقال له : نعم .. فقال : وأتيت إلى بلد لا تعرفها ، وأنت تتوقع أن يحدث لك أي شيء ؟ ! قال : نعم .. قال : ولو لم تجد طائرة لكنك بحثت عن أي وسيلة أخرى تصل بك إلى هنا ؟ ! فقال له : نعم .. فقال له : ولو لم تجد سيارة لتركبها بعد أن نزلت من الطائرة لأتيت مارشيا ؟ ! قال له : مؤكد .. فقال له : وتسقطت هذا الجبل وأنت لا تعرف إلى أين ستذهب ؟ ! قال : نعم .. قال له : فعندما وصلت ثم عدت دونها أي تقدم فبم شعرت ؟ قال : شعرت بفشل ذريع .. فقال له : وهل تركت هذا الفشل يتحكم فيك ؟ ! فقال : بالطبع لا .. فقال له : ثم ماذا فعلت ؟ ! قال : في البداية كنت مغضباً جداً ، ولكن فكرت وهدأت ، وعملت من جديد ، وجمعت الأموال وقررت أن أراك منها كان الثمن .. قال له : وعندما أتيت إلى هنا ثم عدت مرة أخرى بدون قائدة ماذا شعرت ؟ ! قال له : كنت أشد غضباً من المرة الأولى ، ووصلت إلى مرحلة

صعبه من الحزن والاكتئاب، واستمر هذا الوضع لفترة لا أفعل فيها أي شيء، ولكنني عدت إلى العمل بجد مرة أخرى، وعزمت على لقائك بأي طريقة، وجمعت الأموال، وسافرت إليك، وكان عندي احتمالاً أفالك، وبالفعل لم ألقك، ولكنني في هذه المرة وجدت باب الأمل يفتح أمام وجهي من جديد، أن آتيك مبكراً، وعندما أتيتك ومكثت أسبوعاً بالخارج قلت في نفسي: لا شيء في ذلك؛ فأنا سوف أراك، ولكنني إنسان؛ فكنت أحياناًأشعر باليأس يطرق بابي، فكنت أبكي بكاء مرّاً، وأغمض عيني وأنا في متاهي الحزن، ولكنني أغمضت عيني وتوجهت إلى الله تعالى، وقلت: يا رب، وتدبرت قول الحق تعالى: ﴿إِنَّمَا لَا يُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَخْسَنَ عَمَلاً﴾<sup>(١)</sup>.. وأنا أحسنت عملاً، وأتيت إلى هنا، وأريد أن أقابل هذا الرجل، وحينها وجدت يدك على كتفي، وهنا لاحظت شيئاً هاماً جداً، وهو أن الله تعالى قريب جداً منا، وأنه سميع ومجيب الدعوات.

فقال له الرجل الحكيم: إن كل هذا الذي ذكرته هو الطريق إلى الامتياز، وأنت كما عند كثير من الناس تسير في الطريق إلى الامتياز ولا تدرك ذلك، تماماً مثل الذي يعيش في سعادة ومع ذلك تجده يفني عمره



في البحث عن السعادة، وكالذى يعيش فى نجاح ومع ذلك تجده يبحث عن النجاح.

ثم أردف قائلاً له: يا بني .. إن كل هذا الذى قلته لي هو الطريق إلى الامتياز ، ولكن أنا سوف أرتبه لك فحسب؛ حتى تتوجه من محطة إلى أخرى ، ثم تصل إلى الامتياز ، وبسبب إصرارك والتزامك فأنا سأساعدك كي تصل إلى طريق الامتياز ، فهيا بنا معاً نصل إلى طريق الامتياز .

نظر الحكيم إلى عيني الشاب وقال: إن الطريق إلى الامتياز يبدأ بالأسباب .. ثم سأله: ما الذي تريده؟! فقال له: أريد أن أكون متميزاً ..  
قال له: هذه رسالة عامة ، وكل الناس يريدون أن يكونوا متميزين ، ولكن ماهي رؤيتك؟ فقال له: وما هي الرؤية؟! قال: إن الرؤية هي نهاية الطريق ، فما هي رؤيتك ونهاية طريقك الذي تسير فيه؟ فقال له: أن أكون متميزاً .. فقال له: لقد سمعت هذه الكلمة من قبل ، وإذا كررتها مرة أخرى فسأتركك وأمضي ، ولكن أخبرني عن رؤيتك بالتحديد ، ماذا تريد أن تكون؟ فقال له: قررت أن أسس شركة خاصة بي .. قال له: في أي مجال ستكون هذه الشركة؟ فقال له: في مجال الألكترونيات ..

قال له : لماذا ؟ قال : لأن العالم الآن يمضي قدماً بالتقدم العلمي ؛ لذلك فأنا أريد أن أكون من ضمن العالم المتقدم ، وأريد أن أكون متميزاً .. فقال له : حسناً .. هذه هي رؤيتك ، ولكن بعد كم سنة تريدين أن تتحقق رؤيتك هذه ؟ ! فقال له : بعد خمس سنوات .. فقال له : وماذا ستفعل خلال هذه السنوات الخمس ؟ ! ففي نهاية السنوات الخمس ينبغي أن تكون هذه الرؤية قد تحققت ..

وهنا بدأ الحكيم يشرح للشاب الفرق بين الرؤية ، والهدف ، والهدف المستمر في الزمن ، وقال له : استمع جيداً إليها الشاب إلى .. فما هو الفرق بين الرؤية والهدف ؟ فكثير من الناس يعتقدون أن الرؤية هي الهدف ، ولكن الهدف هو جزئيات الرؤية ، فالرؤية هي نهاية الطريق ، ومعظم الناس ينظرون إلى نهاية الطريق على أنه هو الهدف ، ثم إذا به يصاب بالإحباط ؛ لأنه يقارن بين ما هو عليه الآن ، وبين ما يريد أن يكون ؛ فإذا به يصاب بالإحباط ؛ وماذاك إلا لأن الطريق طويل ، ولكن هذا هو الطريق الصحيح الذي أريدك أن تصل إليه من الآن .

إن الرؤية هي نهاية الهدف .. هي أن تمتلك الشركة التي تريدها ، وأما الهدف فهو الدرجة الأولى ، والدرجة الأولى ستصل بك إلى الدرجة





الثانية، وأول طريق إلى الامتياز هو أن تعرف الرؤية، وتجزئ الرؤية إلى أهداف، بحيث أن يأخذك كل هدف إلى الهدف الذي يليه، وكل هدف يأخذك إلى الرؤية، فما هي رؤيتك مرة أخرى؟ فقال له: أن أمتلك شركة من شركات دكتور نيا ب.. فقال له: فما هو الهدف الأول؟ قال له: سوف أدرس كل شيء يختص بالحاسب الآلي.. قال له: وما هو الهدف الثاني؟ قال: أن أتعلم اللغات.. فقال له: ولماذا اللغات؟ قال: لأن اللغة تساوي الإنسان، وتقرب الناس من بعضهم البعض.

قال له: في هذه الحالة لابد وأن تتعلم فن الاتصال.. فقال له: أنت الآن تعلمت الآليات، وتعلمت اللغات، فإذا تفعل بذلك؟ قال له: سوف أتعلم فن الاتصال بالناس.. فقال له: لماذا؟ قال: كي أتصل بالناس وأعرف كيف أبيع لهم بأحسن الطرق.. قال له: وبعد ذلك؟! قال: سأتعلم فن التسويق.. فقال له: لماذا؟ قال: لأعرف كيف أسوق هذه المنتجات للناس.. فقال له: وبعد ذلك؟! قال: سأتعلم المبيعات.. قال له: وبعد ذلك؟! قال: سأتعلم خدمة العملاء.. فقال له: ماذا تسمى كل ذلك؟! فقال: اهتمام.. قال له: يعني هدفك الأول بالنسبة لرؤيتك هو أن تعرف كل شيء

عن الألكترونيات؟! قال: نعم.. فقال له: هل هذا المهد يخدم رؤيتك؟ قال: نعم.. فقال له: وإلى أين سيصل بك هذا المهد؟ قال: إلى تعلم اللغات.. فقال له: وهل هي تخدم رؤيتك؟ قال: نعم.. وكما نرى أن المهد الأول يخدم المهد الثاني، والمهد الأول يخدم الرؤية، وبالتالي فإن كل الأهداف تصل إلى الرؤية، وهي عبارة عن درجات، وكل درجة تأخذك إلى الدرجة الأخرى، وهذا يسمى الطريق إلى الامتياز بطريقة متطرفة، فهي عملية تطويرية، وكل شيء يأخذك إلى الذي يليه، وكل شيء يخدم الرؤية الأساسية، وهذا هو طريقك إلى الامتياز، فلتبدأ من هنا، وعندما تبدأ من هنا أرسل إلى برسالة لطموحك، وأنا سوف أرسل لك برسالة كي أخبرك ما هي المحطة القادمة.

وكان الشاب حتى هذه اللحظة لا يصدق أنه قد بدأ طريق الامتياز. ثم عاد إلى بلده فوراً وأمسك بورقة وقلم وبدأ يخطط أنه في خلال خمس سنوات من الآن سيحقق الرؤية الأولى، ويكون صاحب أكبر شركة في مجال الألكترونيات، والمهد الأول اليوم هو أن أتعلم كل شيء يتعلق بالألكترونيات.





وببدأ الشاب فعلاً في تعلم كل شيء عن الألكترونيات ، وبعد ذلك بدأ يقوم بالبحث ، كان يبحث عن شركات الألكترونيات الموجودة .. وعن عددها ، وببدأ يزورهم ويفحصهم ، وأخيراً قرر أن يتعلم مع واحدة منها ، وأثناء ذلك دخل على الإنترنت وأخذ يتفحص أكثر وأكثر ، وببدأ يصبح كفءاً لتأسيس الشركة ، وأصبح عنده معرفة ومهارة ، وبعد ذلك أصبح كفءاً جداً في مجال الألكترونيات .

ثم بعد ذلك بدأ يدرس اللغات الأجنبية ، وبعد ذلك شعر بالأمل لأن العملية أصبحت متقدمة وتأخذه من مكان إلى مكان ، وأصبح ينجز أعمالاً ، والإنسان عندما ينجز يشعر بطاقة هائلة بداخله ، وأنه يريد أن ينجز أكثر وأكثر ، وهذا شيء مهم جداً؛ لأن الإنسان عندما ينجز يزداد تقديره الذاتي ، وتحسن صورته الذاتية ؛ فینجز أكثر .. فالشاب بدأ بالألكترونيات ، ثم إلى اللغات ، ثم إلى فن الاتصال؛ ليكون أفضل مع نفسه ومع الناس ، ووجد أن كل هدف يأخذه إلى الهدف الذي يليه ، وبعد ذلك بدأ يتعلم قوة التحكم في الذات ؛ وذلك لكي يواجه أي نوع من التحديات وهو متحكم في ذاته ، ولقد قام بكل ذلك والوقت يمر بسرعة ، ومرت السنوات الخمس ، وجمع الشاب الأموال ، وعمل

وكان يكفيه كافح، حتى استطاع أن يؤسس الشركة، وقام بعمل افتتاح كبير لها، وأخذ يدعى أنساً كثيرة جداً، ولكن بعد شهرين فقط فشلت الشركة فشلاً ذريعاً، وطبعاً لم يكن يتخيّل هذا إطلاقاً، وهو الذي قام بكل شيء لازم، وأخذ بكل الأسباب، وتعب جداً، وخطط، ونفذ، وصبر، والتزم، وأصر، وكانت عنده المهارة، وكان عنده كل شيء، فما هو السبب في هذا الفشل الذريع من أنه قد فعل كل ذلك؟

فسارع وأخذ الطائرة ورجع إلى الرجل الحكيم، وحدث له كما حدث أول مرة، كلما وصل إلى هناك رجع مرة أخرى وكرر ذلك أربع مرات إلى أن قابله أخيراً، فقال له الرجل: ماذا بك؟! فقال له الشاب: إن الذي قلته لي لم ينفعني.. فقال له: ماذا فعلت؟ قال: حددت الرؤية، وخططت للهدف، ونفذت، وأصررت، والتزمت، وحققت كل الأهداف التي أريدها، وافتتحت الشركة، وقمت بعمل افتتاح كبير لها، وقمت بعمل خطة تسويقية رائعة، وصرفت أموالاً كثيرة جداً على الإعلان، وعينت أنساً في العلاقات العامة، وقمت بكل شيء ممكن كي أنجح، وأخذت بكل الأسباب الممكنة، ومع ذلك فلم أنجح، فما هو السبب؟!





فنظر إليه الرجل الحكيم بابتسامة هادئة ، وقال له : أيها الشاب .. لقد أخذت بالأسباب كلها ، لدرجة أنك فنت بالأسباب ، ولم ترجع إلى مسبب الأسباب ؟ فهلكت بالأسباب ..

فنظر إليه الشاب ، وقال له : ماذا تقول ؟ إنك لم تقل لي هذا الكلام من قبل .. فقال له : عندما أتيت إلى هنا في المرة قلت جملة أعجبتني جداً ، وهي : أن الله عَزَّلَ محب الدعوات ، فأنت دعوت الله عَزَّلَ فوجدتني عندها مباشرة أضع يدي على كتفك ، ولكنك عندما رجعت أخطأت نفس الخطأ الذي يخطئه كثير من الناس ، وهو أنهم يظنون أن الأسباب هي التي تنفعهم بذاتها ، ونسوا أن مسبب الأسباب عَزَّلَ هو صاحب هذه الأسباب ، وهو الذي ينفعهم ؛ ولذلك فلا بد وأن تعني جيداً قول الله عَزَّلَ : ﴿فِإِذَا عَزَّمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ﴾<sup>(1)</sup> .. فنظر الشاب إلى الرجل الحكيم وبكي ، وقال : لا أعرف كيف أعتذر لك .. فقال له : لا تعذر ؛ فربنا عَزَّلَ قريب ويسمعك جيداً ، وربنا وضعك هناك لترجع إليه أولاً ، وتذكر دائمًا قول الحق عَزَّلَ : ﴿إِنَّمَا لَا يُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَخْسَرَ عَمَلاً﴾<sup>(2)</sup> ..

1 - سورة : آل عمران . الآية : 159 .

2 - سورة : الكهف . الآية : 30 .

قال له الشاب: أنا آسف جداً.. لقد أخطأت.. فقال له الحكيم: بل على العكس، أنت لم تفشل، ولكنك كان ينقصك شيء هام جداً، وهي جذور النجاح.. قال له الشاب: وما هي جذور النجاح؟! وما هي جذور التميز؟! وما هي جذور الطريق إلى الامتياز؟! فقال له الرجل: لقد وقعت في نفس الخطأ الذي يقع فيه الكثيرون؛ فلقد سرت في طريق الامتياز دون أن تعرف ما هي جذور الطريق إلى الامتياز، ولقد طلبت مني الطريق إلى الامتياز؛ فأخبرتك عن الطريق إلى الامتياز، وأنت تريد أن تكون متميزة، ولقد سألك: ماذا تريدين؟ فقلت: أن تمتلك شركة متخصصة في مجال الألكترونيات، وليس هذا هو الطريق إلى الامتياز، ولكنه الطريق إلى المد المستهلي ب مجرد تحققه، وأنك فعلًا بدأ، وتعلمت كل شيء عن الألكترونيات، وتعلمت اللغات، وفن الاتصال، وبعد ذلك حققت هدفك ووصلت إلى الرؤية، فهل كنت متحركاً في ذاتك عندما افتتحت الشركة ثم فشلت؟! فقال له: كلا.. فقال: هل كنت متصلًا بنفسك جيداً؟! فقال: كلا.. فقال له: واللغة التي تعلمتها كيف كنت تكلم نفسك بها؟! فقال له: سليمان.. فقال له: إن الذي تعلمته استخدمته ضد نفسك؛ ولذلك فمن فمن فتن بالأسباب هلك.



بنفس تلك الأسباب، ثم خرج بذلك إلى العالم الخارجي يحقد ويقارن ويلوم ويشك ، وينسى قول الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾<sup>(1)</sup> .. ونحن بذلك نرمي أنفسنا في التهلكة ، مع أنك قد أخذت بكل الأسباب ، ومعظم الناس يخطئون نفس الخطأ ، فتجدهم يأخذون بالأسباب وينسون مسبب الأسباب .

فهيا يا بني .. هلم لنبدأ من جديد ، واعلم بأنك لن تبدأ من جديد تماماً؛ فأنت أخذت فعلاً بالأسباب ، والأسباب لازالت موجودة عندك ، ولكنك نسيت شيئاً هاماً جداً ، وهو أنك لكي تنجح فلا بد وأن تمر بالفشل ؛ لأن الفشل هو بداية النجاح ، والتابع هي بداية الراحة ، كما أن الليل هو بداية النهار ، وبالتالي فلا يمكن أن تشعر ببروعة الشيء إلا عندما تذوق عكس هذا الشيء .

وهنا سأله الشاب : ماذا أفعل إذا؟ ! وكيف أبدأ؟ ! وإلى أين أذهب الآن؟ ! أنا أعرف الآن الأسباب ، وأعرف كيف يمكن الأخذ بذلك الأسباب ، وأعرف كيف يمكن أن أخطط وأنفذ ، وكيف يكون عندي رؤيا ، وأعرف كيف أكون مرنا ، وكيف أكون ملتزماً ، وكيف أصر على



الوصول، وأعرف كل الأسباب .. فهذا ينبغي أن أفعل الآن؟!  
فنظر إليه الحكيم بابتسامة ، وقال له : أخيراً سأله السؤال الصحيح ،  
وهذه هي أول خطوة في الطريق إلى الامتياز ، وهي جذور الامتياز ،  
وأول جذور الامتياز هو الارتباط بالله عَزَّلَهُ.

**الطريق إلى الامتياز**



الطريق  
الى الاكتاف



اعرب تباہ بالله عز وجل



## الارتباط بالله عز وجل

الارتباط بالله : ما أعظم هذا الاستقرار والسكينة  
والطمأنينة عندما ترتبط بالله ﷺ وأنت حر طليق .. لا  
عبودية لك إِلَّا لِلَّهِ يَعْلَم ..

إن الارتباط بالله ﷺ والتمسك بأوامره ونواهيه في كل  
حركة من حركات الإنسان وكل سكنة من سكناته يجعل  
ذلك الإنسان في مقام القيادة على صعيد الأسرة  
والمجتمع ..

وعندئذ يتذوق الإنسان هذه اللذة التي ما بعدها لذة ..  
لذة الإيمان .. كما قال ﷺ : " ذاق طعم الإيمان من رضي بالله  
رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد رسولاً " <sup>(1)</sup>

والارتباط بالله عَزَّلَ يشتمل على ركائز ، وأول ركيزة من هذه الركائز

لكي ترتبط بالله عَزَّلَ هي التسامح ..

### ♦ التسامح :

أن تسامح الناس جميعاً، وإلا فسوف تتحمل في قلبك وصدرك الغل والغضب والشك ، وستجد نفسك تحمل طاقة سلبية ليس لها أي داعٍ إطلاقاً .. فقال الشاب : وكيف أتسامح ؟! فلقد كان والدي يضربني بدون أي سبب ، وكانت والدتي تخاصمني وتهجعني باستمرار ، وكان إخوتي يستهزئون بي ، فكيف أسامحهم ؟! فقال له الحكيم : كيف تشعر وأنت تقول هذا الكلام ؟ فقال له : أشعر بطاقة سلبية جداً .. فقال له : وهل هذا هو الطريق إلى الامتياز ؟! فسكت الشاب ، وقال له : وهل ينبغي أن أسامحهم بعد كل الذي فعلوا معي ؟! فقال له : افهم يا بني ، إن التسامح من صفات الأقوباء ، والتسامح يكون لله عَزَّلَ وليس للناس ، وهذا بينك وبين الله عَزَّلَ ، وأنت تصلي وتدعوا الله أن يسامحك وأنت تخطئ وتذنب كثيراً ، وكلنا نخطئ ونذنب كثيراً ومع ذلك ندعوا الله عَزَّلَ أن يغفر لنا وأن يسامحنا ، فعن أنس بن مالك قال : سمعت رسول الله

يقول : " قال الله تبارك وتعالى : يا ابن آدم .. إنك ما دعوتني ورجوتنى غفرت لك على ما كان فيك ولا أبيالي ، يا ابن آدم .. لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبيالي ، يا ابن آدم .. إنك لو أتيتني بقرب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك بقربها مغفرة " <sup>(1)</sup> .

وأنت الآن أيها الشاب .. هل تريد أن تسامح أم لا ؟ فنظر إليه الشاب وقال له : لقد قررت أن أسامحهم .. فقال له الرجل : أغمض عينيك وخذ نفساً عميقاً واجعل الزفير أطول من الشهيق ، وهنا تدخل في مرحلة من الاسترخاء .. ثم قال : خذ الآن نفساً عميقاً ، ثم دعه يخرج ببطء إلى أن تشعر باسترخاء في جميع أجزاء جسمك ، والآن .. عد بذاكرتك إلى الوراء وفكري والدك ووالدتك ، وسامحهم الآن ..

فأخذ الشاب في البكاء ، فقال له الحكيم : لماذا بكى ؟ ! فقال له الشاب : لأنني شعرت أنني ظلمتهم ، وأنني كنت السبب في مشاكل كثيرة .. فقال له : اذهب الآن إلى إخوتك وسامحهم .. فقال له : لقد ساحتهم الآن .. فقال له : هل تعرف لماذا ساحتهم ؟ ! لأنك بدأت تسامح ، وشعرت بجهال التسامح ، وعندما بكى شعرت بأن الطاقة السلبية تخرج منك ، وحل محلها طاقة روحانية ، فكان أسهل عليك أن تسامح



أكثر وأكثر، وازن سامح الناس جمِيعاً، ونظف طاقتَك، ثم بعد ذلك عد إلى هنا.

و فعل الشاب، وعاد على وجهه الابتسامة وعييناه مليئة بالدموع، وقال له: إنني لم أشعر بجمال التسامح من قبل؛ لأنني في وقت من الأوقات كنت غضباناً جداً، وكنت أركز على الغضب.. فقال له: إن هذا مدخل من مداخل الشيطان؛ لأنَّه يدخل إليك في الوقت الذي يعرف أنك غضبان فيه، ويضخم المشكلة بداخلك، ويقول لك: لقد فعلتَ كذا وكذا.. وهو يريد بذلك أن يبعدك عن الارتباط بالله تعالى، ويبعدك عن الإيمان بالله وعن الحب لله، وهذا هو عمل الشيطان، فوجده لك باباً يدخل إليك منه، وأنت تسير في طريق الامتياز، وتحمل معك هذه الطاقة وهذا الحمل الثقيل؛ ولذلك فلا بد أن ترتبط بالله تعالى، وهذه هي أول جذور الامتياز.. التسامح المتكامل، وأنت الآن بدأت بها..

فقال له الشاب: وبعد ذلك؟! قال الحكيم: الحب في الله..

### ♦ الحب في الله :

عليك بالحب في الله والحب لله.. قال له: فماذا أفعل؟ قال: أن تحب

الناس في الله ، فعندما تقول لشخص : إنك تحبه في الله فما أجمل تلك العباره ، والله يَعْلَمُ وعد المتحابين في الله بمحبته ، فعن أبي إدريس الخولاني أنه قال : دخلت مسجد دمشق فإذا فتى شاب براق الثنايا ، وإذا الناس معه إذا اختلفوا في شيء أسندوا إليه وصدروا عن قوله ، فسألت عنه فقيل : هذا معاذ بن جبل .. فلما كان الغد هَجَرَتُ<sup>(المهجر)</sup> هو نصف النهار ، والمعنى أنه ذهب مبكرًا الصلاة الظهر فوجد معاذًا قد سبقه ) فوجده قد سبقي بالتهجير ، ووجده يصلى ، قال : فانتظره حتى قضى صلاته ، ثم جئته من قبل وجهه ، فسلمت عليه ثم قلت : والله إني لأأحبك الله .. فقال : إله؟ (يعني : والله؟) قلت : آل له .. فقال : إله؟ قلت : إله .. فقال : إله؟ قلت : إله .. قال : فأخذ بحبوة ردائي فجذبني إليه وقال : أبشر ؛ فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول : "قال الله تبارك وتعالى : وجبت محبي للمتحابين في ، والمتجالسين في ، والمتزاورين في ، والمتباذلين في " .<sup>(1)</sup>

فعندما يقول شخص للآخر : إنه يحبه أكثر من أي أحد .. أو عندما تقول الزوجة لزوجها : إنها تحبه أكثر من أي شيء .. أو يقول الزوج



لزوجته مثل ذلك ، فإنهم بذلك قد يكونون نسوا الله عَزَّوَجَلَّ، فتكون النتيجة أن يتخلى الله عَزَّوَجَلَّ عنهم ؛ فتحدث فجوة وفرقة بينهم ، وتصبح حياتهم ضنكًا؛ لأن الحب ينبغي أن يكون في الله والله ، فلا بد وأن يقول الزوج لزوجته : إني أحبك في الله والله .. وكذلك تقول الزوجة لزوجها : إني أحبك في الله والله ، والله عَزَّوَجَلَّ أكرمني بك ، وأناأشكر الله عَزَّوَجَلَّ على هذه النعمة العظيمة التي وھبها لي .. ثم التفت الحكيم إلى الشاب وقال له : إن هذا هو الحب الحقيقي أيها الشاب .

فنظر الشاب إلى الرجل الحكيم وقال له : على فكرة .. أنا لم أقل لك : إني أحبك في الله .. فابتسم الرجل الحكيم وقال له : وأنا أحبك في الله .. وهنا شعر الشاب بالحب فعلاً .. بالحب الحقيقي .. شعر بالحب الرائع الجميل لله عَزَّوَجَلَّ .. شعر بدفعه في كل جزء من أجزاء جسمه .. شعر بسلام داخلي وخارجي ، وشعر بأمان وضمان داخلي ، وشعر بالحب الحقيقي .. بحب الله عَزَّوَجَلَّ ، ثم نظر للحكيم وقال له : أني مهما شكرتكم فلن أستطيع أن أوفيكم شكركم على قدر المعلومات التي تعلمتها منكم اليوم .. فقال له : يجب أن توفر هذه الطاقة لله عَزَّوَجَلَّ؛ لأن الله عَزَّوَجَلَّ جعلني سبباً من الأسباب التي تصلكم إلى الطريق إلى الامتياز ، وهو في الحقيقة الطريق

إلى الله تعالى ، وأنت ببدأت الطريق إليه تعالى ، فتذكرة أية الشاب أن أول خطوة هي الارتباط بالله تعالى .. فرد عليه الشاب بسرعة وقال له: لقد تعلمت أن أول شيء في هذه المرحلة هو التسامح المتكامل .. فقال له: وبعد ذلك؟! قال: الحب في الله والله .. فقال: وبعد ذلك؟! قال له الحكيم: العطاء ..

### ♦ العطاء :

إن ثالث ما ينبغي عليك هو العطاء بغير شروط ، فابدأ بالعطاء دون أن تشرط ، فلا تقل : أنا أعطي فلاناً وفلاناً ولا أحد يعطيني شيئاً ، أو : أنا أعطي صديقائي ولا أحد يعطيني ، أو : أعطي جيراني ولا أحد يعطيني ، أو : أعطي أهلي ولا أحد يعطيني .. بل إنك طلماً أعطيت فإن الله تعالى يستقبل منك ، وإذا شكت انقطع عنك ذلك الاستقبال من الله العظيم تعالى ، والله تعالى سوف يعطيهم عن طريق آخر ؛ ولذلك فلن تشعر بلذة العطاء إذا شكت أنك تعطي ولا تستقبل ، وهذا هو ثالث شيء في الارتباط بالله تعالى ، وهو أن تعطي الله تعالى لا للإنسان ، وأن تعلم أن الله تعالى قد جعلك مصدراً من مصادر العطاء ، ومعنى ذلك أن الله تعالى قد جعلك



كريماً ومحسناً، وتذكر أن الله تعالى قد أعطاك صفة من الصفات الرائعة،  
فإن الله تعالى يحب المحسنين.

ومن هنا عرّفنا أن هناك ثلاثة ركائز أساسية للارتباط بالله تعالى.. هي :  
التسامح المتكامل، والحب في الله والله، والعطاء غير المشرط.

فنظر الشاب إلى عيني الحكيم وقال له : هذا الكلام جميل جداً ، وأنا  
أشعر الآن بلذة هذا الكلام ، وأشعر بجماليه ، وأشعر الآن بطاقة تقريري  
أكثر من الله تعالى ، ولقد شعرت الآن بطريق الامتياز ، وهذا هو الطريق إلى  
الامتياز ، فنظر له الحكيم بابتسمة جميلة ، ثم وضع يده على كتفه وقال له :  
ولكننا لم ننته بعد .. فقال له الشاب : أنا الآن ممتاز .. فقال له الرجل :  
كلا !! فقال الشاب : وماذا بقي بعد التسامح المتكامل والحب في الله والله  
والعطاء غير المشرط ؟ ! فقال الرجل : يبقى الإيمان بالله تعالى ..

### ♦ الإيمان بالله :

عند ذلك قال الشاب للحكيم : لقد آمنت بالله تعالى .. فقال له : بل  
تذكرة أنك مؤمن ، ومن علامات الإيمان أن تشعر بحلاؤته ، ومن  
الشعور بحلاؤته أن تؤمن على نفسك وعلى صحتك وعلى الناس جميعاً

وأموالهم وأعراضهم؛ فالمؤمن لا يسرق الناس، ولا يكذب عليهم، ولا يخونهم، والمؤمن أخلاقه طيبة رائعة؛ ولذلك فالارتباط بالله عَزَّ وَجَلَّ يجعلك تؤمن، وهذا الإيمان يقربك أكثر من الله عَزَّ وَجَلَّ ، والمؤمن يؤمن على الناس وأموالهم وأسرارهم .. ثم نظر إلى عيني الشاب وقال له: أخبرني الآن .. هل أنت مؤمن؟ فقال له: أنا مؤمن، ولكن ليس بهذا الأسلوب الذي تتحدث عنه؛ فمن الممكن أن يكون هناك من يؤمن بالله عَزَّ وَجَلَّ ولكنه يسرق الناس، وهو كذلك يصلّي ويصوم، وأنت علمتني شيئاً هاماً جداً، فقد يكون هناك من يتعامل مع الناس بالحسنى في ظاهره ويصلّي ويصوم، ولكنه قد يسرق الناس أو يكذب عليهم أو يخونهم في أماناتهم، وهذا فيه سمة من سمات المنافق، فالله عَزَّ وَجَلَّ هو الذي يوزع الأرزاق، وهو عَزَّ وَجَلَّ قد يغفر أي شيء، ولكن في حقوق الناس فلا بد من طلب المساعدة من صاحب هذا الحق، فإذا أردت أن تصلك إلى الطريق إلى الامتياز، ولكنك تصلك إلى الطريق إلى الله عَزَّ وَجَلَّ فلا بد من التقرب إلى الحق عَزَّ وَجَلَّ ، والله عَزَّ وَجَلَّ أرحم الراحمين وأكرم الأكرمين، وهو عَزَّ وَجَلَّ لا يرضي بالظلم أبداً، كما روى الإمام مسلم عن أبي ذر عَزَّ وَجَلَّ عن النبي عَزَّ وَجَلَّ فيما روى عن الله تبارك وتعالى أنه قال: "يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محظى



فلا تظلموا ...<sup>(١)</sup> .. وطالما أنك في الطريق إلى الامتياز فلا بد من أن تعطي الناس حقوقها، ومن العطاء الذي تحدثنا عنه أن تعطي الناس حقوقهم، ومن العطاء والحب في الله أن تكتم أسرار الناس، وأن تبتعد عن الغيبة والنسمة، وسوف نتكلّم عن ذلك بالتفصيل في المحطة القادمة إن شاء الله تعالى، ونحن مازلنا نتكلّم عن الارتباط بالله تعالى من التسامح المتكامل، والحب في الله والله، والعطاء غير المشترط، والإيمان بالله تعالى، وهذا الإيمان بالله تعالى سيصل بك إلى شيء هام جدًا في الارتباط بالله .. فنظر الشاب وقال له: وما هو؟! فأنا الآنأشعر بحلوة لم أشعر بها من قبل ، فما هو السبب أني أشعر بهذه الحلوة؟! لقد شعرت أن هذا هو الطريق إلى الامتياز .. فقال له: إنك كنت تركن إلى الأسباب - كما يفعل بعض الناس - دون أن تتبّه إلى أن الجذور الأساسية الموصلة للنجاح أساسها من عند الله تعالى .. ثم قال له: سوف أكرر لك مرة أخرى؛ كي تظل ذاكرا لهم ولا تنساهم في خضم الحياة ، فكرر معي : ما هو أول شيء؟ فقال: التسامح المتكامل .. فقال له: وبعد ذلك؟ فقال له: الحب في الله والحب لله .. قال له: وبعد ذلك؟ فقال: العطاء غير المشترط .. فقال له: يعني أن

لا تشكو من أنك تعطي الناس ولا تأخذ منهم .. ثم قال له : وبعد ذلك ؟ فقال : الإيمان بالله ، وأن أي شخص يكون معي فسيكون في أمان وضياء ، وسأحافظ على الناس ، وعلى أموالهم ، وعلى أسرارهم ، وأعمل في تجاري كما علمنا الرسول ﷺ ، وهو الصادق الأمين ، وأنا سأكون صادقاً وأميناً إن شاء الله .. فقال له : أنت الآن تمشي في الطريق الصحيح إلى الامتياز ، وبعد ذلك لكي تصل إلى الارتباط بالله عز وجل فطالما أنك وصلت للإيمان فستجد نفسك وصلت للطاعة دون أن تشعر أو تتكلف ذلك ..

### ♦ الطاعة ♦

وحينئذ قال الشاب للحكيم : أنا أطيع الله عز وجل .. فقال له : فما إذا تفعل ؟ قال : أصلِي وأصوم وأفعل ما أمرني الله به .. فقال له : ولكنك قد تكذب أحياناً ، وقد تخدأ أو تشك أو تكره ، وما شابه ذلك ، ولكنك يجب أن تعلم أن الطاعة تنقسم إلى قسمين ، هما :  
 أولاً : فعل المأمور .. أي فعل كل ما أمر الله عز وجل به ، من صلاة وصيام وصدقة وحج ... إلخ تلك الطاعات .



ثانياً : ترك المحدور .. أي الابتعاد تماماً عن كل ما نهى الله تعالى عنه ، فقد نهانا أن نبتعد عن السرقة والزنا وشرب الخمر ، ونهانا عن كل مساوى الحياة بما فيها التدخين ، فابتعد أية الشاب عن التدخين ؛ لأنه من أسوأ المساوى التي اخترعها الإنسان لتدمير نفسه ؛ فالتدخين يسبب الأمراض ، والمدخن يكون ظالماً لنفسه ولمن حوله ، فابتعد أية الشاب عن التدخين فإن فيه عذاب الدنيا ، وفيه عذاب القبر ، وفيه عذاب يوم الدين ، ولسوف يسألك الله تعالى عن كل شيء .. عن عمرك ومالك وشبابك ، وعن أبي برة الأسلمي قال : قال رسول الله ﷺ : " لا تزول قدم عبد يوم القيمة حتى يُسأل عن عمره فيما أفناه ، وعن علمه فيما فعل ، وعن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه ، وعن جسمه فيما أبلاه " <sup>(1)</sup> .. فإن سألك وقال لك : أنت تأكل لأنك جوعان ، وتشرب لأنك عطشان ، فلماذا تدخن ؟ ! فهل ستجد إجابة على هذا السؤال ..

فقال له الشاب : على فكرة ، أنا مدخن .. فقال له الرجل : كرر معي الآن : أنا كنت مدخناً ، والحمد لله تخلصت من هذه العادة من الآن .. فردد الشاب معه قوله ، ثم قال له : لقد أقلعت عن التدخين منذ هذه



اللحظة .: فقال له الحكيم : لقد أقلعت عن التدخين لترضي الله تعالى ،  
فأنت تركتها الله تعالى عوضه الله خيراً منه .

عوضك الله المال والصحة والزوجة الصالحة والسعادة في الحياة،  
ويغوصك بأناس تحبهم ويحبونك ، فتخيل أنك أعطيت وتركت الله وفي  
الله ، وأحييـت الله وفي الله ، فالله عـلـى سـوـفـ يـعـطـيكـ أـفـضـلـ مـنـهاـ ،  
وسيعطيـكـ أـكـثـرـ مـاـ تـخـيـلـ .. فـقـالـ لـهـ الشـابـ : الـحـمـدـ لـلـهـ فـقـدـ تـرـكـتـهاـ  
وأـقـلـعـتـ عنـ التـدـخـينـ .. فـقـالـ لـهـ : إـنـ هـذـاـ لـاـ يـكـفـيـ ، بـلـ لـابـدـ مـنـ أـنـ تـسـاعـدـ  
أـكـبـرـ عـدـدـ مـنـ النـاسـ كـيـ يـتـخـلـصـ مـنـ هـذـهـ العـادـةـ الـذـمـيـمةـ .. فـقـالـ لـهـ :  
سـوـفـ أـسـاعـدـ أـكـبـرـ قـدـرـ مـكـنـ مـنـ النـاسـ لـلـإـقـلاـعـ عنـ التـدـخـينـ ، وـأـنـ  
يـعـرـفـواـ مـاـوـيـ هـذـهـ العـادـةـ ، وـيـقـلـعـواـ عـنـهاـ ؛ كـيـ يـرـضـوـ اللـهـ عـلـىـهـ ؛ فـفـيـ  
ذـلـكـ مـكـاسبـ لـهـ ، مـنـهـاـ كـسـبـ الصـحـةـ ؟ فـبـدـونـ الصـحـةـ لـاـ يـسـتـطـيـعـ  
لـعـمـلـ ، وـلـاـ يـسـتـطـيـعـ اـتـخـاذـ الـقـرـارـ .

الصلوة :

قال الشاب : وماذا بعْد ذلك؟ فقال الرجل : إن الصلاة على وقتها  
من الطاعة التي تحدثنا عنها ، فلا بد من اتصال الصلة مع الله تعالى ، فعندما

تقول: "الله أكبير" لابد وأن تعرف أن الله أكبر من كل شيء، ولا ينبغي أن تصلي قبل أن تكون مدركاً فعلاً ماذا ستفعل، وعندما تصلي يجب أن تصلي صلاة صحيحة، وعندما تتفق من وقتك في أي شيء فيجب أن يكون في شيء صحيح، فعندما تزكي مثلًا يجب أن تزكي زكاة صحيحة، وأي إنسان جاهل أو ضال يجب أن تساعده وأن تستفيد منه..

فقال له: وكيف أستفيد منه؟! فقال له: ساعده فهذه صدقة، والمسه واربت على كتفه، وهذه صدقة؛ لأنك حنوت عليه، وابتسم في وجهه، وادع له أن يفتح الله عليه، فعن أبي ذر رض قال: قال رسول الله ص: "تبسمك في وجه أخيك لك صدقة، وأمرك بالمعروف ونهيك عن المنكر صدقة، وإرشادك الرجل في أرض الضلال لك صدقة، وبصرك للرجل الرديء البصر لك صدقة، وإماتتك الحجر والشوكه والعظم عن الطريق لك صدقة، وإفراغك من دلوك في دلو أخيك لك صدقة"<sup>(١)</sup>.. فأنت إن فعلت ذلك أجرًا عظيمًا وحسنات متعددة في عمل واحد، فكل شيء تفعله في سبيل الله تستفيد منه؛ لأنه يقربك من الله تعالى أكثر.. ثم قال الرجل: كرر لي مرة أخرى أيها الشاب ما قلنا.. فقال له: التسامح المتكامل.. فقال له:

وبعد ذلك؟! فقال: الحب في الله والحب لله، وبعد ذلك العطاء غير المشترط، وبعد ذلك الإيمان بالله ﷺ.. فقال الرجل: أنا سأوقفك عند الإيمان بالله.. ثم قال له: هل تعرف ماذا يعني الإيمان بالله؟! فقال: أعرف.. فقال له الرجل: فماذا يعني؟ فقال الشاب: أن أكون مؤمناً بوجود الله ﷺ.. فقال الرجل: إن هذا لا يكفي.. فقال الشاب: فماذا يعني؟! قال له: من كمال الإيمان بالله ﷺ أن تؤمن بكل ما جاء عن الله ﷺ وعن رسوله ﷺ، وتؤمن بكل الكتب التي ذكرها والتي لم يذكرها، وأن تؤمن بكل الرسل والأنبياء الذي ذكرهم والذين لم يذكرهم، ولتقل معي: اللهم إني أشهدك وأشهد حملة عرشك وملائكتك ورسلك وجميع خلقك أنك أنت الله وحدك لا شريك لك، فأنت الأول والآخر، وأنت الظاهر والباطن، وأنت المقدم والمؤخر، وأنت المعطي والكريم، وأنت المتقم الجبار، وأنت أرحم الراحمين.. فإذا بالشاب قد أخذ يسكي من حلاوة ذلك الكلام، ثم أكمل الحكيم: وأشهد أن الجنة حق، وأن النار حق، وأشهد باليوم الآخر، وأشهد بالملائكة، وأشهد بكل ما جاء من عند الله ﷺ، وبذلك تكون مؤمناً حقاً.. فقال الشاب: آمنت بالله.. فقال له: وتومن بأن محمداً رسول الله ونبيه.. فقال الشاب: أشهد أن



سيدنا محمد رسول الله ، وأشهد أن الجنة حق ، وأن النار حق ، وأشهد  
بالملائكة ، وبال يوم الآخر ، وأشهد بجميع الرسل والأنبياء الذين ذكرهم  
والذين لم يذكرهم .. فقال له : أنت الآن آمنت بـالله عَزَّلَهُ ؟ فاخرج إلى  
الناس الآن وقد تسلحت بهذه الأسلحة الرائعة من عند الله عَزَّلَهُ .

التسامح المتكامل ، والحب في الله والله ، والعطاء غير المشترط ،  
والإيمان بالله .. ثم سكت الرجل الحكيم وابتسم ، فقال له الشاب : يبدو  
أنت هناك الكثير والكثير .. فقال له الرجل : نعم فكل هذا جميل ، ولكنه  
لا يكفي أيضاً .. فقال الشاب : وماذا أيضاً ؟

## ♦ الإخلاص :

وهنا قال له الحكيم : إنه الإخلاص ، فإذا نظرت إليها الشاب فستجد  
أن الإيمان بـالله يأخذك إلى الطاعة ، والطاعة تأخذك إلى الإخلاص ؛  
فأنت لا يمكن أن تطيع إنساناً دون أن تكون متأكداً من أن عنده القدرة  
على فعل شيء أنت تريده منه ، فأنت توكل محامياً وأنت تعرف أن عند  
هذا المحامي القدرة على أن يدافع عنك ؛ ولذلك فأنت تطيعه ، وعندما  
تذهب للطبيب ويحدلك موعداً لعمل عملية ما فإنه يقوم بعمل العملية

في الموعد الذي ضربه لك ، وأنت تطيعه في كل ذلك ، وعندما يقول لك أي شيء فأنت تطيعه ويندرك بالبنج وتسمع كلامه ، ويفتح قلبك ولا تتكلم ؛ وذلك لأنك معتقد في قدراته ، فالإيمان بالله يصل بك إلى الطاعة ، والطاعة تصل بك إلى الطريق الذي يليها وهو الإخلاص ، فلا يمكن أن تؤمن بالله تعالى وطاعتكم متكاملة إلا إذا كانت خالصة لله تعالى ، فالإخلاص يكون لله تعالى ، والله تعالى يقول : ﴿فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَا تُكِرُّهُ الْكَافِرُونَ﴾<sup>(1)</sup> ، وقال تعالى : ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾<sup>(2)</sup> ، وقال تعالى : ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيَمة﴾<sup>(3)</sup> ، وعن أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب رض قال : سمعت رسول الله تعالى يقول : " إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئٍ ما نوى ، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهو هجرة إلى الله ورسوله ، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها ، أو امرأة ينكحها فهو هجرة إلى ما هاجر إليه "<sup>(4)</sup> ، وعن أبي هريرة رض قال : قال رسول الله صل : " إن الله لا ينظر إلى أجسامكم ولا إلى صوركم ،

1 - سورة : غافر . الآية : 14 .

2 - سورة : الكهف . الآية : 110 .

3 - سورة : البينة . الآية : 5 .

4 - منافق عليه .

ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم<sup>(1)</sup>.

إن هذا هو الإخلاص ، فعندما تكون مخلصاً لله تجده أنك قد أخذت هذا الإخلاص صفة وسمة ، ويفتح الله عليك ، فأي عمل بدون إخلاص وكأنك لا تعمل ؛ لأنك تجد حلاوة العمل عندما تشعر فيه بالإخلاص والارتباط بالله ، وحلاوة الطاعة هي الارتباط بالله ، فالطاعة لابد أن تكون الله وفيها إخلاص لله تعالى.

### ♦ الوفاء ♦

وعندئذ قال الشاب : وبعد ذلك ؟ ! فقال : الوفاء .. قال الله تعالى في كتابه العزيز : « وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْوُلاً »<sup>(2)</sup> ، وقال أيضاً : ( يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ )<sup>(3)</sup> ، وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال : " أربع من كُنَّ فيه كان منافقاً خالصاً ، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها : إذا اؤتمن خان ، وإذا حدث كذب ، وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر " .. ثم نظر إليه الحكيم

1 - رواه مسلم .

2 - سورة : الإسراء . الآية : 34 .

3 - سورة : المائدة . الآية : 1 .

4 - منافق عليه .

وقال له: لو أن شخصاً عاهدك ثم لم يوفِ معك بذلك العهد، فبماذا  
ستشعر؟ قال: سأغضب منه غاية الغضب.. فقال له: فهل يمكن أن  
تثق فيه بعد ذلك يوماً ما؟ فقال له: كلا؛ فقد كذب علىَ قبل ذلك ولم  
يوفِ بعهده، فكيف أثق فيه؟! فقال له: والله المثل الأعلى، فمن الممكن  
أن تكون طائعاً ومؤمناً وخلصاً، ولكنك لا توفي بالعهد مع الله عَزَّلَهُ،  
وبالتالي فلن توفي بعهده مع الناس.. وعدم الوفاء بالعهد أضعاع منك  
كل شيء.. من الإيمان والطاعة والإخلاص..

إن الإيمان بالله يجعلك تشعر ببروعة الطاعة، ولكي تشعر ببروعة  
الطاعة لابد وأن يكون عندك إخلاص تام لله عَزَّلَهُ، وحتى يكون عندك  
إخلاص لله عَزَّلَهُ بهذه الطاعة فلا بد وأن تكون وفياً لله عَزَّلَهُ بهذا  
الإخلاص، وطالما أنك وفي لله عَزَّلَهُ فأنت تتخلَّ بهذه الصفات، وكما  
يقول الله عَزَّلَهُ: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ»<sup>(1)</sup>.. فالوفاء بالعهد مع الله عَزَّلَهُ من أهم جذور  
الطاعة، والطاعة من أهم جذور الإيمان بالله عَزَّلَهُ، وكما ترى أنها  
الشاغل أن كل ذلك من أساس الطريق إلى الامتياز، فالناس تأخذ



بالأسباب وتنسى مسبب الأسباب ، فتهلك بهذه الأسباب ، فليست الأسباب وحدها هي التي تُنْجِح ، فمن الممكن جداً - كما حدث لك - أن تأخذ بكل الأسباب ثم لا تنجح ، ولكن عندما تأخذ بالأسباب مع التوكل على مسبب هذه الأسباب يَعْلَمُهُ اللَّهُ فلا بد وأن تنجح ، حتى ولو كان في مجال آخر غير المجال الذي اخترته لنفسك .. من تسويق وإدارة وخدمة عملاء وعلاقات عامة ، وب مجرد توكلك على الله يَعْلَمُهُ اللَّهُ تجده يعطيك أشياء أخرى لم تكن تتوقعها ..

وهنا نظر الرجل إلى الشاب وقال له : ماذا تعلمت حتى هذه اللحظة ؟ فقال له الشاب : تعلمت أن الارتباط بالله يَعْلَمُهُ اللَّهُ من أهم جذور النجاح .. فقال له الرجل : وكيف ترتبط بالله يَعْلَمُهُ اللَّهُ ؟ فقال : التسامح المتكامل .. فقال له : لماذا ؟ فقال : حتى أضع هذا الحمل الثقيل من على كتفي ، وأخلص من هذه الطاقة السلبية التي تبعدني عن الله يَعْلَمُهُ اللَّهُ .. قال له : وبعد ذلك ؟ قال : الحب في الله والحب لله ، وبعد ذلك العطاء غير المشترط ، ولا أشتكي من أنني أعطي الناس ولا أحصل منهم على شيء ، ثم بعد ذلك الإيمان .. فقال له : وماذا يعني الإيمان ؟ فقال له : الإيمان بالله يَعْلَمُهُ اللَّهُ ، وبكل ما أخبر به المولى يَعْلَمُهُ اللَّهُ ، وبأنه الأول والآخر والظاهر والباطن ،

وهو الوالي والمعالي والبر المتقسم والعفو والرءوف ، وهو أرحم الراхمين ، وهو أكرم الأكرمين ، والإيمان بكل ما جاءنا عن الله تعالى وبكل ما أمر به ، وبكل الرسل والأنبياء الذين ذكرهم والذين لم يذكرهم ، وأشهد بأن الجنة حق وأن النار حق ..

فنظر إليه الرجل بابتسماته الهادئة ، وقال له : تعلمك الكثير أنها الشاب .. فقال له : تعلمته منك .. فقال له : كلاً ، بل أنا مجرد سبب من ضمن الأسباب في طريقك إلى الامتياز ، وقد سخرني الله تعالى كي أساعدك ، وأنت أيضاً ستعلم أكبر عدد من الناس .. قال الشاب : وأنا أعدك بذلك .. فقال له الرجل : لا تَعْدُونَ أَنْ تَكُونَ قَادِرًا عَلَى تَنْفِيذِ مَا تَعْدُ بِهِ ، فاجعل الوعد في وقته الصحيح .. قال له الشاب : هل هذا هو آخر شيء ؟ ! فقال الرجل : كلا ، فأنت قمت بكل شيء ، بداية من التسامح المتكامل ، والحب في الله والله ، والعطاء غير المشترط ، والإيمان التام بالله تعالى ، والطاعة التامة ، والإخلاص ، فتجد نفسك مرتبطة أكثر بالله تعالى ، ولكن تبقى أشياء أخرى ، مثل التوكل على الله تعالى ..

## ♦ التوكل على الله :

فقال الشاب : وما هو التوكل على الله ؟ فقال له الرجل : يجب أن تتوكل على الله تعالى ، حيث إن الله تعالى أمرك بالأخذ بكل الأسباب ثم تتوكل على الله ، كما قال تعالى : ﴿فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكُّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ﴾<sup>(1)</sup> .. ومعنى ذلك أن تضع العزم أولاً ، ولكن كي تضع العزم وتتوكل على الله فلا بد وأن تنوي ؛ لأنك بمجرد أن ترغب فقد تولدت النية ، وحين تقرر تحقيق هدف تولد النية ، إذن فينبغي عليك أن تعرف على النية أيها الشاب ؛ لأن النية هي أعماق أفكارك ، والنية تسبب ضميرك ، وضميرك يسبب أحاسيسك وسلوكك ، ثم تخرج إلى العالم الخارجي ؛ لأن الله تعالى ينظر إلى النيات ، ينظر إلى النية في القلوب ، وينظر إلى ضمائر الناس ؛ ولذلك يجب عليك قبل أن تبدأ في أي عمل أن تقول : نويت أن آخذ بالأسباب وأتوكل عليك يا رب العالمين ، ونويت الإيمان التام يا رب العالمين ، ونويت طاعة تامة وإخلاصاً تاماً ووفاء تاماً يا رب العالمين ، ونويت أن آخذ بالأسباب كلها يا رب العالمين ، ونويت التوكل عليك يا رب العرش العظيم .. ثم تبدأ في الطريق إلى الامتياز ، فالنية

تسبق كل شيء ..

ثم نظر الحكيم إلى الشاب وقال له: والآن أيها الشاب هل نويت؟  
قال الشاب: نعم نويت .. فقال له: على أي شيء نويت؟ فقال له:  
نويت الإيمان بالله تعالى .. فقال له: وبعد ذلك؟ فقال: نويت الطاعة التامة  
والإخلاص .. قال له: ثم ماذا أيضاً؟ قال: ونويت الوفاء التام .. قال  
له: بذلك أنت الآن جيد جداً، ولكن يبقى شيء آخر .. فقال له: وما  
هو؟ فقال له: التفاؤل ..

### ♦ التفاؤل :

وهنا نظر الحكيم إلى الشاب بعينين براقتين يملؤهما نور التفاؤل، ثم  
قال له: يا بني لا يمكن للمؤمن أن يكون مؤمناً إلا إذا كان متفائلاً لأن الله  
يَعْلَمُ سيمونحه الخير؛ لأن ربينا عليه السلام طمأنك أنه لا يضيع أجر من أحسن  
 عملاً، وأنت حين تضع نفسك في حيز الفعل، وتأخذ بكل الأسباب،  
 وتتوكل على الله عليه السلام في طاعة تامة، وتحب في الله والله، وتخلص الله، وتفي  
الله .. بعد كل ذلك هل تظن أن الله لن يمنحك ما تريده؟! فقال له: كلا،  
بل إنه يقيناً سيمونحني .. فقال له الرجل: هذا اليقين هو ما أوصانا به



رسول الله ﷺ ، وهو توقع بمحي الإجابة بعد الدعاء ، وهذه هي الخطوة القادمة يا بني ، وهي الدعاء والذكر لله ﷺ ..

## ♦ الدعاء والذكر ♦

~~~~~

وعندئذ قال الحكيم : يا بني .. طالما أنك في هذه الحياة الدنيا يجب عليك أن تدعوا الله ﷺ ، فالدعاء من أفضل العبادات التي تتقرب بها إلى الله ﷺ ، بل لقد أخبر النبي ﷺ أن الدعاء هو نفس العبادة ، فعن النعمان بن بشير ﷺ عن النبي ﷺ قال : " الدعاء هو العبادة " <sup>(1)</sup> ..

وكذلك الذكر ، فالذكر هو زاد المؤمن في طريقه إلى الله ﷺ ، ومن أفضل الذكر عند الله ﷺ قول : لا إله إلا الله .. فالزم هذه الكلمة طوال وقتك ، وكذلك الزم دائمًا قول : الحمد لله .. قلها في السراء والضراء .. قل : الحمد لله ، وكلها أصابك شيء فقل : الحمد لله ، وسوف تستفيد منها دائمًا ، ولو أن هناك خطرًا محدقًا بك ثم قلت : الحمد لله فسيبتعد عنك هذا الخطر ، وإذا اتقيت الله ﷺ فسيجعل لك مخرجاً دائمًا وسيرزقك من حيث لا تخسب ، وطالما أنك في هذه الحياة الدنيا فعليك بقول : لا إله إلا الله ،

وقول: الحمد لله ، وكلما وجدت وقتاً فيجب عليك أن تملأه بذكر الله عَزَّوَجَلَّ

وشكره وحمده ودعائه والثناء عليه ، فيستمر الرابط بينك وبين الله عَزَّوَجَلَّ ..

فقال له الشاب : هل هذه هي النهاية؟ فقال له الرجل : كلا ؛ فكل هذا جزء صغير مما قد أعطانا الله عَزَّوَجَلَّ ، وهناك أشياء كثيرة سوف نتعلمها معاً ونحن في الطريق إلى الامتياز .. وهذه يا بني هي أول جذور الارتباط بالله عَزَّوَجَلَّ ..

فقال له الشاب : وبعد ذلك ، ما هي الجذور الثانية؟

فقال له الرجل : إنها الأخلاق ..

**الطريق إلى الامتياز**

\*\* معرفتي \*\*  
*[www.ibtesama.com](http://www.ibtesama.com)*  
منتديات مجلة الابتسامة

الطباطبائي

الأخلاق



# الأخلاق

إن الأخلاق من أهم صفات المؤمن المطبع الله عَزَّلَهُ والمخلص  
والمحب له عَزَّلَهُ، فقد تكون جيداً في مهنة ما .. أو في مادة ما ..  
ولكن إذا لم تكن أخلاقك ممتازة فكيف ستتعامل مع نفسك

ومع الناس؟!

بالأخلاق تستطيع أن تتمكن من قلوب الناس .. وأن  
تقنعهم بها تريده .. وبالأخلاق ترى مصالح الناس قبل أن ترى  
مصلحة نفسك ..

وفي ذلك يقول الحق عَزَّلَهُ حين لرسوله العظيم عَزَّلَهُ: «وَإِنَّكَ لَعَلَى  
خُلُقٍ عَظِيمٍ»<sup>(1)</sup> .. فلم يذكر الخلق فقط، وإنما ذكر الخلق  
العظيم، وأكده ذلك قول رسوله الكريم عَزَّلَهُ، حين قال: "إنا

بعثت لأنتم مكارم الأخلاق" <sup>(2)</sup> ..

1 - سورة : القلم . الآية : 4.

2 - رواه البخاري في الأدب المفرد عن أبي هريرة رضي الله عنه



فإذا نظرت إليها الشاب إلى هاتين الحكمتين لوجدت أن الله قد أكد لنا وصفه لرسوله الكريم ﷺ بأنه على خلق عظيم، ذلك الرسول الكريم الذي أخبرنا أنه بعث ليتمم مكارم الأخلاق، فيا لها من روعة أيها الشاب !!

فعليك أن تتتبه دائمًا للأخلاق، ولطريقة كلامك مع الناس، وأنا في لحظات قليلة سوف أعطيك معادلة بسيطة عن كيفية الوصول للأخلاق الحميدة؛ لأنك بدونها لن تستطيع أن تتماشى مع الدنيا.. فعقب الشاب على هذا الكلام وقال له: لقد قرأت ذات مرة في كتاب يقول: إن إحدى الجامعات الكبيرة في العالم تقول: إن المهارات المهنية لا تمثل أكثر من 7%， وأن الأخلاق تمثل 93%， وساعتها لم أفهم هذا الكلام، لدرجة أنني تركت الكتاب؛ لأنني لم أفهم منه شيئاً؛ فأنا مثلاً درست في الدراسة الابتدائية، ثم بعدها دخلت الإعدادية، ثم الثانوية، ثم دخلت الجامعة، ثم الدراسات العليا، وحصلت على الماجستير، ثم الدكتوراة، وبعد كل ذلك كل هذا لا يمثل إلا 7% فقط؟! ثم أنا أستمع الآن إليك في حديثك عن الأخلاق، وأن الأخلاق هي كل شيء، وأن الأخلاق أهم من أي شيء آخر، وأن الأخلاق عند الله عز وجل هامة جداً، وتقربك أكثر من المولى

عندك ، وبالأدراك تعامل مع الناس ، وبالأدراك تجعل الناس تحبك  
 وتلتقي حولك .. ولكن كيف تكون المهارات المهنية لا تعودو 7 % فقط ؟!  
 قال له : لأنك من الممكن أن تتعلم أي مهنة منها كانت صعبة ،  
 وطالما أن شخصاً واحداً قد تعلمها إذن فهي موجودة في الإدراك ،  
 وموجودة في الكتب ، ومن الممكن أن يتعلمها أي شخص آخر ، سواء في  
 يوم أو في شهر أو في سنة ، ولكنه في النهاية سيتعلمها ، ولكن ما هو  
 السبب أن هناك أنساناً ناجحين وأنساناً غير ذلك ، وأناساً متميزين وأناساً  
 غير ذلك ، مع أن كل الناس عندهم نفس أشياء الأربع التي قدمناها ،  
 فكل البشر عندهم الخامات ، أي الحواس الخمس ، وعندهم الطاقة ،  
 وأسلوب الفكر والمنطق والتحليل ، والوقت 24 ساعة في اليوم ، فما  
 الفارق بين شخص وآخر ؟! وما الفارق بين الشخص المتميز والشخص  
 غير المتميز ؟! سنجد أن السبب يكمن في كل الذي ذكرناه سابقاً ،  
 وسنجد أن أخلاق الشخص المتميز عالية ، وإذا واجهته أية مشكلة فهو  
 يتسامح بسرعة ، والسبب في أنه ليس لديه وقت ليضيعه هنا وهناك ؛ لأنه  
 يعرف أن وقته محدود في الدنيا ، وأن هذه اللحظة قد تكون آخر لحظات  
 حياته ، فهو يفكر بطريقة سليمة ، والإنسان المتميز يسأل نفسه دائمًا : هل



يمكن أن تكون هذه اللحظة هي آخر لحظات حياتي؟ والإجابة: بالطبع نعم.. فأسأل نفسك: هل الذي تفعله في هذا الوقت يساوي هذا الاستئثار؟ فستجد أنك - إذا لم تكن أخلاقك جيدة - أعصابك وأحساسيك مشتعلة، وستجد أن العقل العاطفي مشتعل، وفي هذه الحالة لن تتحقق أي شيء؛ فالأخلاق أفضل وأحسن مما يدخل مثل هذه الملامات؛ ولذلك فنحن تكلمنا عن الإيمان وعن التسامح المتكامل، فلا يمكن أن تسامح بشكل متكامل إلا عندما تكون مؤمناً بالله تعالى، وتطيع الله، وتخلص للحق تعالى، وعندك وفاء تام لله تعالى، وعندما تفكر في كل ذلك ستجد أنه يصل بك إلى الأخلاق الحميدة، ونحن نرى أن الإنسان طالما أن حسن الأخلاق فإن الناس تحبه وتحب أن تكون معه دائماً، وقد تجد شخصاً ناجحاً جداً ولكنه مع ذلك وحيد؛ لأن الناس لا تحبه لسوء خلقه، والأخلاق تجعلك تصل إلى كل شيء جميل، والله تعالى جعلنا شعوبًا وقبائل لتعارف، كما قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائلَ لِتَعْرَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَئْقَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ﴾<sup>(1)</sup>، ونحن كذلك نرى أن الناس تنقض من حول الشخص

الفَظَّ، كَمَا قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: «وَلَوْ كُنْتَ فَطَأً غَلِيقَ الْقَلْبِ لَأَفْصُوْا مِنْ حَوْلِكَ» (١) ..

فِي بُسْبُبِ أَخْلَاقِكَ وَحِبْكَ لِلَّهِ تَعَالَى وَلِسَانِكَ الْحَلْوِ الْجَمِيلِ الْعَذْبُ الَّذِي  
يَذْكُرُ اللَّهَ تَعَالَى، وَيَحْبُّ اللَّهَ تَعَالَى، بِسُبْبِ كُلِّ ذَلِكَ تَجْعَلُ النَّاسَ الَّتِي مَعَكَ  
تَشْعُرُ بِطاقة إيجابية ..

وَهُنَارُ دِعْلِيهِ الشَّابِ وَقَالَ لَهُ: أَظُنْ أَنَّ مَا يُؤْيِدُ هَذَا الْكَلَامَ مَا قَرَأْتُ

لِأَحْمَدَ شَوْقِيِّ حِينَ قَالَ:

إِنَّا أَمْمَ الْأَخْلَاقِ مَا بَقِيتَ      فَإِنْ هُوَ ذَهَبْتَ أَخْلَاقَهُمْ ذَهَبُوا  
فَقَالَ لَهُ: فَعَلَّا كَمَا قَلْتَ تَمَامًا، وَكَذَلِكَ مَا يُؤْيِدُ هَذَا الْكَلَامَ مَا قَالَهُ  
حَافِظُ إِبْرَاهِيمَ :

فَقَدْ اصْطَفَاكَ مَقْسُمُ الْأَرْزَاقِ      وَإِذَا رُزِقْتَ خَلِيقَةً مُحْمُودَةً  
فَقَالَ لَهُ: تَدْبِرْ هَذِهِ الرُّوعَةَ أَيْهَا الشَّابِ، فَأَنْتَ الْآنَ تَعْقِبُ عَلَى كَلَامِي  
بِكَلَامِ طَيْبِ جَمِيلٍ، وَهَذَا الْكَلَامُ خَرَجَ مِنْكَ الْآنَ لِأَنَّكَ تَحْبُّ اللَّهَ تَعَالَى؛  
فَجَعَلَ اللَّهُ لِسَانِكَ عَذْبًا وَجَمِيلًا، وَجَعَلَنِي أَذْكُرُ لَكَ حِكْمَةً عَرَبِيَّةً تَقُولُ:  
(تَوَاضَعَ عَنْ رُفْعَةٍ، وَاصْبَرَ عَنْ حِكْمَةٍ، وَأَنْصَفَ عَنْ قُوَّةٍ، وَاعْفَ عَنْ قُدْرَةٍ)  
.. فَقَالَ لَهُ الشَّابِ: هَذَا كَلَامٌ جَمِيلٌ جَدًّا، وَأَنَا أَشْعُرُ الْآنَ أَنِّي مُشْتَدِّدٌ أَنْ  
أَقْبَلَ أَكْبَرَ عَدْدٍ مِنَ النَّاسِ؛ لَأَنِّي مُتَسَلِّحٌ بِحُبِّ اللَّهِ تَعَالَى، وَبِارْتِبَاطِي بِاللهِ

ثُمَّ ، وبطاعتي وإخلاصي له ، وبالوفاء والنية التامة له بِهِ ، وبأخلاق رائعة أعامل الناس ..

فاقترب منه الحكيم ، وقبل جبينه بابتسامة رائعة وجميلة ، ثم قال له :

فتح الله عليك ، وسوف ترى كيف سيفتح الله عليك أكثر مما كنت تخيل ؛ لأنك استطعت أن تعرف الحكمة من الطريق إلى الامتياز ، وهو في الحقيقة (الطريق إلى الله بِهِ) ؛ فكل شيء أنت تعمله أنت ت عمله الله بِهِ

وفي الله ، وتعامل الناس الله وفي الله ، وتسامح الناس الله وفي الله ، وتحب الناس الله وفي الله ، ولكن هناك شيئاً هاماً جداً أيها الشاب .. ثم اقترب منه وقال له : يابني .. إياك أن تعامل الناس بسلوكياتهم ، وهذا هو أول درس في فن الاتصال مع الناس ، فاحرص دائمًا على أن تفصل بين الشخص وبين سلوكه .. فقال له الشاب : لا أفهم ، كيف أستطيع أن أفضل بين الشخص وبين سلوكه ؟ ! فرد عليه الحكيم وقال له : إن الإنسان هو أفضل مخلوق عند الله بِهِ ؛ فلقد قال الله بِهِ : «لَقَدْ خَلَقْنَا الإِلْسَانَ فِي أَخْسَنِ تَقْوِيمٍ»<sup>(1)</sup> ، ويكفينا فخرًا أن الله بِهِ خلقنا بيده الكريمة ؛ ولذلك سخر لنا ما بين السموات والأرض ، فلقد قال بِهِ : «الله الذي

خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ السَّمَاءِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ \* وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَائِبِينِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ \* وَآتَاكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُخْصُّوهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ ﴿١﴾

فكان من الممكن أن يقول لك كما يقول لأي شيء: كن فيكون، ولكنه ~~يعلم~~ عظمك وشرفك فخلقك بيده الكريمة، وخلق لك كل شيء .. خلق لك المخ، ذلك المخ الذي عندك أيها الشاب فيه 150 مليار خلية عقلية، وعنه القدرة على استيعاب 2 مليون معلومة في الثانية الواحدة، وهو أسرع من الضوء 186 ألف ميل في الثانية الواحدة ..

فنظر له الشاب متعجبًا !! فقال له الحكيم: أتعجب والله ~~يعلم~~ يقول:

﴿وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا يُبَصِّرُونَ﴾<sup>(٢)</sup>

يا بني .. إن فيك مضغة (قطعة لحم)، وهي القلب يدق أكثر من 100 ألف مرة في اليوم الواحد، بدون أن تفكرين في ذلك ، وكل شيء فيك يتحرك بحكمة رائعة ، فالله ~~يعلم~~ سخر لك كل شيء ، وب مجرد أن تقرر أن ترفع يدك فإنك تستطيع أن ترفعها ، وب مجرد أن تقرر أن تتحرك فإنك تستطيع أن تتحرك ، والله ~~يعلم~~ أمر كل شيء فيك أن يطيعك ويتحرك

1 - سورة : الرعد ، الآية : 32 ، 34 .

2 - سورة : الذاريات ، الآية : 21 .



كما تريده؛ ولذلك فيجب أن تتبينه يا بني إلى الفصل بين الشخص وبين سلوكه؛ لأن هذا الشخص هو أفضل مخلوق عند الله تعالى، ونفع فيه من روحه، وجعله خليفة له في الأرض؛ ولذلك يجب أن تفصل بين الشخص وبين سلوكه، وعندما تركز على شخص فركز على الشخص نفسه؛ لأن الإنسان هو أفضل مخلوق عند الله تعالى، فحاول أن تغير سلوكه ..

فقال له الشاب: وكيف أغير سلوك شخص قد أهانني مثلاً؟! فقال له: ركز على رسالته هو؛ فهذه الإهانة هي النتيجة التي سمعتها أنت، كتعبيرات وجهه، وتحركات جسمه، وتنفسه، ولكن ما هو السبب الذي جعل هذا الشخص يصل إلى هذه الحالة؟

فنظر إليه الشاب وقال له: أنا فعلًا قال لي شخص ذات يوم: يا غبي .. قلت له: لماذا قلت لي ذلك؟! فقال: لأنك أهنتني .. قلت: أنا لم أهنك .. فقال لي: كلا، بل أهنتني حين قلت لي كذا وكذا .. قلت له: بالعكس، فأنا لم أقصد ذلك نهائياً، لقد كنت أقصد شيئاً آخر، وأنا في جميع الأحوال أعتذر لك .. فقال لي الرجل: وأنا آسف على ما قلت لك ..

فقال له الحكيم: وهذه هي الأخلاق، هذا هو التركيز على الرسالة؟

لأن سلوك كل شخص يكون وراءه رسالة، وكل رسالة فيها قيمة، وكل

قيمة فيها قيمة، والنية إيجابية للشخص، ولذلك أيضاً، فإذا ركزت على

رسالته فستعرف قيمته، وإذا عرفت قيمته فستعرف نيته، وعندما

تعامل مع هؤلاء تكون أفضل الناس في فن الاتصال، وهذا النوع من

الاتصال يصل بك إلى نقطة رائعة وهي التوافق، وعندما تصل إلى ذلك

تأكد أن الله تعالى سيبارك لك أكثر وأكثر؛ لأن الشخص الذي أمامك إذا

كان شديد الغضب بحكمتك ستعينه على أن يذهب عنه ما به، وطالما

أنت ستعينه فليس هو الذي هدأ حسب، بل أنت أيضاً؛ فمن هذه

اللحظة أو صييك يابني أن تركز على الرسالة، ولا تركز على السلوك؛

لأن كل سلوك وراءه رسالة، وعندما تركز على الرسالة يكون هناك

اتصال، وإذا ركزت على السلوك يكون هناك رد فعل، وطالما كان هناك

رد فعل إذن فأنت تدافع عن نفسك، وأنت لا تحتاج لأن تدافع عن

نفسك، بل كل ما في الأمر أنك تتصل وتعطي رأيك في الشيء، ولا

تعطي رأيك في الشخص، فعندما تكون في شكلة عميقه يجب عليك أن

تركتز على أن هذا الإنسان أفضل مخلوق عند الله تعالى، وابداً باستمرار أيها



الشاب من نقطة الاتفاق، وإياك أن تبدأ من نقطة الاختلاف مع أي شخص؛ لأنك بمجرد أن تبدأ من نقطة الاختلاف فسيبدأ هذا الشخص في أن يدافع عن نفسه، وتزداد خفقات قلبه، ويتسرع تنفسه، وتزداد درجة حرارة جسمه، ودمه يغلي، وهكذا.. وت تكون لديه كمية كبيرة من الأدرينالين تضخ في جسمه وعضلاته وتركيزه؛ كي يدافع عن نفسه، فإذا بدأت بهذه القوة مع شخص آخر حتى ترجعه كما كان أو لا تستأخذ منه المسألة وقتاً كبيراً، ولكن ابدأ دائماً من نقطة الاتفاق، وهذه هي أعلى نقاط الاتصال التي نبنيها، وهي التوافق مع الآخرين.. فسأله الشاب: وإذا اختلفت مع شخص ما في ما أفعل؟ فقال له الحكيم: اعمل شيئاً مهماً جداً، وهو التعاطف.. فقال له: وماذا يعني التعاطف؟

### ♦ التعاطف ♦

قال الحكيم: أنا أسمعك جيداً، وأراك جيداً، وأشعر بك جيداً، ثم بعد ذلك أسألك بالتحديد، فعندما نتعاطف معًا نصبح أنا وأنت في نفس المكان، ولكن إذا لم يكن هناك تعاطف لا أصبح أحدنا ضد الآخر، وبالتعاطف تصبح متواصلاً مع الشخص، وبالتفكير والتركيز تخل

المشكلة، ومهم جداً في الأخلاق أن تستمع وتنصت جيداً للشخص؛ ولعل هذا هو السبب أن الله تعالى قد وهبنا فمَا واحداً وأذنين؛ لكي نسمع أكثر مما نتكلم، و(خير الكلام ما قل ودل)، وأنك كلما تسمع وتنصت تفهم من تستمع إليه أكثر، وتقييمه أفضل، وعندما تتكلم فأنت تفهم ما تقوله أنت، وأنك في جميع الأحوال فاهم لك لامك، فain تظن الفائدة الأكبر؟!

فقال له الشاب: لقد فهمت ما تعني .. أن أسمع أكثر مما أتكلم، ولكن ماذا تعني بأن أنصت؟! فقال له الرجل: تسمع بأذنك، وتنصت بقلبك، وهنا لا بد وأن تقول للشخص باستمرار: إن هذا الذي قلته رائع، وإن ذاك الذي فعلته عظيم، ولكن كيف فعلت هذا؟ فأنما هم أن أعرف كيف فعلت هذا.. وبهذا يجعل الشخص يقترب منك أكثر، ويحكى لك أكثر؛ لأنك تنصت له، والإنسان يولد الاهتمام، والاهتمام يولد الحب، وطالما ولد الحب فالإنسان من القلوب، والسماع من الأذن..

فقال له الشاب: ممتاز، لأول مرة أعرف الفرق بين الإنصات والاستماع.. ثم قال: ماذا هناك أيضاً؟



فقال له الرجل : أنا سعيد جداً بك الآن ؛ فلقد أصبح عندك حب استطلاع شديد ، وتريد أن تتعلم أكثر وأكثر ، وهذا من ضمن الطريق إلى الامتياز ، أن تريـد أن تتعلم ، وأنا سـوف أقدمك لها في مراحل متقدمة ..

فقال له : وبعد ذلك ؟ فـقال الحـكيم : التـبسم ..

### ✿ التـبسم :

فـقال الشـاب : التـبـسم ؟ !! فـقال الرـجل : بالطبع ، هل تـذـكر قول رسول الله ﷺ : " تـبـسمـكـ فيـ وـجـهـ أـخـيـكـ صـدـقـةـ " <sup>(١)</sup> .. ثـمـ قـالـ لهـ : هـلـ تـعـلـمـ أـنـ وجـهـكـ يـوـجـدـ فـيـهـ 80ـ عـضـلـةـ ، وـبـمـجـرـدـ أـنـ تـبـسـمـ فـقـطـ إـنـكـ تـسـتـخـدـمـ 14ـ عـضـلـةـ ، وـكـلـ عـضـلـةـ فـيـ الـوـجـهـ مـرـتـبـطـ بـخـلـاـيـاـ عـقـلـيـةـ ، وـالـخـلـاـيـاـ عـقـلـيـةـ فـيـ المـخـ تـرـيـخـ الـجـسـمـ ، فـعـنـدـمـاـ تـبـسـمـ يـرـتـاحـ الـوـجـهـ وـيـسـتـرـخـيـ ، وـبـالـتـالـيـ يـسـتـرـخـيـ المـخـ ، وـعـنـدـمـاـ يـسـتـرـخـيـ المـخـ يـسـتـرـخـيـ الـجـسـمـ كـلـهـ ، وـبـالـتـالـيـ تـزـادـ كـمـيـةـ الأـدـرـيـنـالـيـنـ فـيـ الـجـسـمـ .. فـقـالـ لهـ : وـمـاـذـاـعـنـيـ زـيـادـةـ الأـدـرـيـنـالـيـنـ ؟ فـقـالـ لهـ : إـنـ الأـدـرـيـنـالـيـنـ هـوـ المـادـةـ التـيـ تـزـيدـ مـنـ قـوـةـ جـهـازـ الـمنـاعـةـ فـيـ الـجـسـمـ ، وـلـيـسـتـ هـذـهـ هـيـ نـتـيـجـةـ الـابـتسـامـةـ فـحـسـبـ ، وـلـكـنـ

1 - رواه الترمذى عن أبي ذر رضى الله عنه .

الابتسامة معدية ؟ فالشخص الآخر عندما يرى وجهك يتسم ويرتاح ويستريح فيتسم هو الآخر .. فقال له الشاب : فإذا لم يتسم في وجهي ؟ ! قال له : فتعاطف معه ، ووجهه إلى القيادة .. فقال له : وماذا تعني القيادة ؟ ! فقال له : أي القيادة في الابتسامة ، فالابتسامة معدية ، وبمجرد أن تبتسم أكثر من مرة تجد أن الشخص بدأ يتسم معك ، وعندما يتسم الشخص تجد أن كل جزء داخله يدعوك ؛ لأنك عندما ابتسمت جعلته يتسم ، وبالتالي فكل جزء فيه ارتاح واسترخى ؛ فتأخذ حسنت على كل مكان بداخله ، تأخذ حسنة من الكبد ، وأخرى من الطحال ، وثالثة من الكلى ... وهكذا كل مكان تأخذ عليه حسنت ، وهذا يسمى عند علماء الصين (الابتسامة الداخلية ) ، وهذه الابتسامة الداخلية عندما قام العلماء بالبحث فيها وجدوا أنها تولد حامضاً يسمى (الجليكوجين ) ، هذا الحامض مثل العسل الأسود ، فتخيل أنك عندما تبتسم تولد هذا النفسك ، وعندما تجعل الشخص الآخر يتسم تولد هذا الحامض بداخله ، وبالتالي فإن تبسمك في وجه هذا الشخص ليس هو الذي تأخذ عليه حسنة فقط ، ولكن كل مكان بداخله تأخذ عليه حسنة ؛ لأنها ارتاحت ، وعندما ارتاحت أصبحت أفضل ، وبالتالي أصبحت





صحتها أفضل ، وعندما أصبحت صحتها أفضل فبالتالي هي تدعوك  
عند الله عز وجل ..

فقال له الشاب : أنا مستمتع وسعيد جداً لحضورك إلى هنا ، وسعيد  
جداً لأنني صبرت على مشقة هذه الرحلة .. فقال له الرجل : هل رأيت  
أنك عندما تكون ملتزماً بشيء ما وتكون الرؤية واضحة بالنسبة لك  
وتكون صابراً عليه فكل هذه تكون منحًا ومتناً من الله عز وجل ، فلقد كان من  
الممكن أن تمل ، ولكن الله عز وجل هو الذي وجهك وأعطاك هذا الإيمان  
لتصبر وتسمع وتعرف الطريق إلى الامتياز ، فالطريق إلى الامتياز أية  
الشاب لا يرتبط بالمادة إطلاقاً ، وطالما أنك تريد أن تصل إلى الطريق إلى  
الامتياز فلا بد وأن هذا الطريق ينجحك في الدنيا وفي الآخرة ، ولو كان  
النجاح في الدنيا فحسب ، فهو نجاح ينتهي بمجرد تحقيقه ، وتجد نفسك  
حين تنجح لا تشعر بالسعادة المطلقة ، نعم قد تشعر ببعض اللذة أو  
بعض السعادة ، ولكنك لا تشعر بالسعادة الحقيقة ، فالمال لا يمكن أن  
يمنع الصحة ، والمال لا يمكن أن يمنحك راحة البال ، ولا المدوء ولا  
السلام الداخلي ، وكل هذا استجده في الارتباط بالموالي عز وجل ، والله عز وجل  
يوجهك ويفتح عليك ويجعل لك مخرجاً من كل مأزق ، وتذكر طيلة

حياتك أن لا يفارقك أن تقول: الحمد لله، وأن تشكر الله عَزَّلَكَ ، وإذا  
تعثرت فلتبتسم ، وبذلك تكون الآن قد عرفت المعادلة ، وطالما أنك  
تتوجه إلى الله عَزَّلَكَ باستمرار فلسوف يفتح عليك عَزَّلَكَ أكثر مما تخيل ، فقد  
تواجده صعوبات كثيرة في حياتك وتريد الخلا ، ولكن عندما تمر بك  
ال الأيام والسنين في محطات حياتك ، ثم تنظر خلفك فستعرف أن الذي  
حدث هذا كان أحسن شيء في حياتك ، ولو لا الذي حدث لما كنت  
تزوجت بفلانة مثلاً التي هي أفضل ، ولو لا الذي حدث لما كنت في تلك  
الوظيفة الأفضل ، أو لما كنت ناجحاً بالمرة ، ولما كنت في الطريق إلى  
الامتياز الآن .. فرد عليه الشاب وقال له: أنا الآن عرفت ما هو الطريق  
إلى الامتياز ، ولقد كنت أظن أن الطريق إلى الامتياز هو أن شخصاً  
سيعطيني بعض النصائح فقط كي أنجح ..

فرد عليه الرجل الحكيم وقال له: أيها الشاب .. إن النصائح موجودة  
في الكتب ، وهي موجودة حولك في الحياة ، ولكن الحكمة موجودة في  
ابتسامة طفل صغير ، انظر إلى روعة الخلق ، سترها في جناح فراشة ،  
ستجدها في تغريد العصفورة ، ستجدها في روعة السماء ورونقها ،  
ستجدها في موجة هادئة تبعث صوتاً جميلاً يعجبك ، أو قليل من الهواء



يلمس خدودك ، هذه هي السعادة ..  
فقال له : الآن عرفت جمال الطريق إلى الامتياز ، وأصبحت لا  
أستطيع الانتظار كي أسير في الطريق إلى الامتياز .. فابتسم الرجل  
الحكيم وقال له : لقد نسيت شيئاً مهماً جداً !! فقال له الشاب : أنا آسف ..  
أنا آسف .. فقال له : وعلى أي شيء تتأسف ؟ ! فقال له : أنا الآن فعلًا في  
الطريق إلى الامتياز ..

وبحب استطلاع شديد نظر الشاب إلى الرجل الحكيم وقال له : أريد  
أكثر وأكثر .. فنظر إليه وقال له : اعف ..

### ♦ الْفَعْوُ ♦

قال له الشاب : ماذا تعني أن أعفو ؟ ! فقال له : أعفُ عند المقدرة ؛  
في مجرد أن تجدر نفسك تقدر على إنسان إذن فالله تعالى وضعفك في اختبار ،  
وطالما أنك مرتبط بالله تعالى ، وتحب في الله والله ، وتعامل مع الناس بالخلق  
الحسن ، إذن فهذا تحدٌ ، وإذا عفوت فستجد أن الله تعالى يعطيك أكثر مما  
تخيل ؛ لأنك وضعت في اختبار ، وأي إنسان في الدنيا سواء مثقف أم  
لامععلم أم لا ، غني أم فقير ، من عائلة كبيرة أم لا ، ذو مركز كبير أم

لا .. كل الناس جمِيعاً في امتحان و اختبار و تحديات ، وفي أثناء هذه التحديات تظهر أخلاق الإنسان ، فعندما يوضع الإنسان في موقف صعب تعرف جيداً كيف يتصرف ؛ لذلك هناك حكمة عربية تقول :

أعط الإنسان السلطة تعرف أخلاقه ، فبمجرد أن تضعه في موقف اختبار فإنه تظهر أخلاقه ، وليس شرطاً أن يكون ذا منصب كبير ، فمن الممكن أن يكون طفلاً صغيراً ، ولكن عنده القدرة ، بل ويكون أقوى من شخص آخر أكبر منه ، فالأمر كله في أن تعرف كيف تستخدم السلطة ، وكيف تقرب بها إلى الله تعالى أكثر ، فأنت تعرف أن التسامح المتكامل والعقل العاطفي والعقل التحليلي لابد وأن يكونوا جميعاً متوافقين ، منها كانت الظروف ، فأنت تسامح لأنها الله وفي الله ، ولا بد وأن تتبه فمن الممكن أن يوجد بها باب من أبواب الشيطان ، فحين تكون غضبان يدخل إليك الشيطان فوراً من هذا الباب ، ويقول لك : إن هذا الشخص يحقد عليك ؟ فاحقد أنت أيضاً عليه .. وأول ما يبدأ معك يبدأ معك بالشك ، فتشك في نفسك أولاً ، وطالما أنك شكت في نفسك فستشك فيخلق أجمعين ، وطالما أنك شكت في الناس إذن فقد ضاع ارتباطك بالله تعالى ، فإذا عرف الشيطان أن لك مسلكاً من هذا الباب فسيدخل





إليك كل فترة من هذا الباب ، ويسهل عليه أن يحطمك كل فترة ، فلا بد وأن تذكر جيداً أن هذه اللحظة قد تكون آخر لحظة في حياتك ، وهذا هو الذي ذكرناه في البداية ، هل تذكر ؟ ! فقال له الشاب : طبعاً .

قال له الرجل : فإذا كانت هذه اللحظة هي آخر لحظة في حياتك فارتبط بالله تعالى ، وفرصتك أن تعفو وتتقرّب أكثر من الله تعالى ، وإذا وضعت في موقف فقل : يا رب لقد ساحت من أجلك ، يا رب لقد عفوت من أجلك .. ومهما فعل معك ذلك الشخص فاعف عنه .. قال له : هل تقصد أن أتعامل مع الناس ببلادة ؟ حتى يخدعني الناس وأسأدهم ؟ ! فقال له الحكيم : كلا ؛ فلم يقل أحد مثل هذا الكلام أبداً ، ولكن أنت حين تقرر أن تعفو فإنك تتركز كل طاقتكم وبجهودكم على نجاحك ، ولكنك إذا قررت أن تحارب العالم كله ففي هذه الحالة ستتجد أن طاقتكم كلها قد ذهبت سدى ، وستجد أنك لم تتحقق أي شيء مما كنت تريده ؛ لأنك قد استهلكت طاقتكم في هذه الحرب التي أنشأتها .. فابحث باستمرار عن نقطة الاتفاق ، وابحث دائمًا عن الأخلاق ، وحاول دائمًا أن تعرف النقطة التي قد تكون سبباً في الاختلاف .. قال له : فمن الممكن أن أختلف مع والدي أو والدتي !! فقال له : إنهم هم الذين قاموا بتربيتك

أحسن تربية، ولقد وصاك الله عَنْكَ بهم فقال: «وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا»<sup>(١)</sup>.. وهم سهروا الليلالي، وتعبروا في تربيتك، فلا تخرج أنت إلى الدنيا كي تكون سببًا في تعاستهم في هذه الحياة الدنيا..

قال له الشاب: حتى وإن كانوا قاسين؟! فقال الحكيم: وكيف يكونون قاسين وأنت قرة أعينهم وفلذة أكبادهم؟! إن هذه ليست قسوة، ولكن فكر أولاً يهدوء، ماذ أنت تفعل؟! فقال له الشاب: أعتقد أنك محق أياها الحكيم؛ فأنا كثيراً ما أفعل أخطاء جسيمة؛ فأنا مثلاً أخرج ولا أعود إلى البيت إلا في وقت متأخر جداً، وأنالأسف الشديد أدخن.. فنظر إليه الحكيم وقال له: من أهم الأخلاق التي ينبغي التخلص بها السلوكيات الحميدة، ولابد من أن تكون صاحب سلوكيات حميدة.. فقال له: صحيح؛ فإذا كانت اللذة تنتهي ب مجرد الحصول عليها فأنا سوف أتركها؛ لأن (من ترك شيئاً لله عَوْضَه الله خيراً منه)، فالسلوكيات هامة جداً.. فقال له الرجل: وهل تدخن؟! فقال له الشاب: لقد كنت أدخن.. ثم ابتسم الشاب ابتسامة صافية تدل على ما قد عقد عليه العزم، فقال له الحكيم: كم أنا شعير بهذا القرار؛ لأن النية الصادقة لله لا جزاء



ها إلا إعانته الله لك على الوفاء بها .. وطالما أنت أقْلعت عن التدخين فمهمها كانت المسألة صعبة تأكُد أن الله عَزَّلَهُ سوف يعينك ويمنحك القوة والقدرة على الوفاء؛ ولذلك فمهمها كان الشيء صعباً ولكنه يغضب الله فانوئية صادقة وتوكل على الله عَزَّلَهُ واستعن به أيها الشاب ويقيناً هو سيعينك، ولن يتخلَّ عنك أبداً ..

قل الآن: نويت يا رب أن أتخلص من كل السلوكيات السلبية، ونويت أن أغفو عند المقدرة، ونويت أن أسامح حتى ولو كنت أشعر بالظلم من أسامحهم، ونويت يا رب أن أرتبط بك أكثر؛ لأنني فهمت العادلة، وهي أنني قد تكون هذه اللحظة هي آخر لحظات حياتي؛ فقررت يا رب أن أجعلها لك ..

ثم ابتسم الرجل الحكيم وقال له: وتأكُد أنت طالما فكرت في ذلك فإن الله عَزَّلَهُ سيعطيك أكثر مما كنت تظن في الدنيا وفي الآخرة .. فابتسم الشاب وقال له: حَقًا أنا سعيد جداً بما تعلمت؛ فلقد كان لدى صديق، وكان قد أغضبني جداً، ولقد كنت في شدة الغضب منه، ولكني الآن قررت أن أسامحه، ولكني لا أستطيع بعد أن أغفو عنه .. فقال له الرجل: إذن فأنت لم تسامحه بعد .. ثم قال له: هل تقدر على صديقك هذا؟ قال:

نعم أقدر عليه .. فقال له: وكيف تقدر عليه؟ فقال له: أقدر عليه جسماً؛ فأنا أقوى منه، وأقدر عليه اجتماعياً؛ حيث إن عندي علاقات أكثر منه، وأقدر عليه مادياً؛ فإن عندي أموالاً أكثر منه، بل وأعرف من الناس من يستطيع أن يحطمها تماماً ..

قال له الرجل: لا يستطيع أي شخص أن يحطم أي شخص إلا بإذن الله عزوجل، وقد تكون فتنتك، ويكون الله عزوجل قد وضعتك في ابتلاء من ابتلاءات الدنيا، والآن.. هل قررت أن تعفوه عنه، أم لازلت لا تستطيع؟! فقال له: بل قد عفوت عنه.. ثم قال له: إني أشعر الآن بروعة وإحساس رائع.. فقال له الرجل: ادعْ لصديقك هذا.. فقال له: وبم أدعوه؟! قال: ادع الله أن يهديه، وأن يفتح عليه ويعينه ويقويه؛ فإنك تستطيع أن تستفيد من الشخص الذي يكون بينك وبينه تحدٌ وأن تأخذ من ورائه ثواباً وأجرًا، وهذه هي المعادلة الصحيحة، ومن علامات العفو عند المقدرة أن تدعوا لهذا الشخص أن يهديه الله كما هداك؛ فلقد كان من الممكن أن تكون بهذا العقل، وبهذا الحقد والغضب، وأن تحمل من الذنوب والآثام ما الله به عليم، وقد يدخلك الشيطان من كل هذه الأبواب، ولكن الله عزوجل قد فتح عليك، فادع الله





عَذْلَكَ أَنْ يُفْتَحَ عَلَيْهِ كَمَا فُتِحَ عَلَيْكَ، وَسَتَجِدُ هَذِهِ الدُّعَوَاتِ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى،  
وَأَسْأَلُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَكَ مِنْ عَبَادِهِ الصَّالِحِينَ، الَّذِينَ قَالَ فِيهِمْ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إِنَّ مِنَ النَّاسِ مَفَاتِيحَ الْخَيْرِ مَغَالِقَ لِلشَّرِّ، وَإِنَّ مِنَ النَّاسِ مَفَاتِيحَ لِلشَّرِّ  
مَغَالِقَ لِلْخَيْرِ، فَطُوبِي لِمَنْ جَعَلَ اللَّهُ مَفَاتِيحَ الْخَيْرِ عَلَيْهِ يَدِيهِ، وَوَيْلٌ لِمَنْ جَعَلَ اللَّهُ  
مَفَاتِيحَ الشَّرِّ عَلَيْهِ يَدِيهِ" <sup>(1)</sup>.

جرب وستجد نفسك إن شاء الله تساعد الناس ، وتقترب أكثر إلى  
المولى تَعَالَى ، وستجد نفسك من الدعاة إليه تَعَالَى ، وستكون إن شاء الله من  
المبشرين بالخير .. فنظر الشاب إلى الحكيم ، وقال له : هل تعتقد أني من  
الممكن أن أكون من المبشرين ؟! فقال له : طالما أنت قد طلبت الطريق إلى  
الامتياز فهذا هو الطريق إلى الله تَعَالَى ، وتأكد إليها الشاب أنك طالما أنت  
تسير في هذا الطريق فستجد أن الله تَعَالَى يقربك منه أكثر ، وقد تقابلك  
صعوبات كثيرة ، وقد تتعب كثيراً ، وقد تجد الحياة صعبة ، وقد تجد  
نفسك مريضاً ولا أحد من حولك ، وقد تشعر بالوحدة أحياناً ، وقد  
تشعر بالألم وظلم الناس كثيراً ، كل ذلك وارد ، ولكن في النهاية تذكر أن  
بعد الليل نهاراً ، وبعد التعب راحة ، وأي فشل فإنها يأتي بعده النجاح ،  
وكما قال الحق تَعَالَى : **«وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا**

شيئاً وَهُوَ شَرٌ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿١﴾ .. فاتقي الله تعالى يا بني حيثما كنت، وأينما كنت ..

فنظر إليه الشاب وقال له: يا سيدى .. إن كنوز الدنيا لا توفيك حق هذا الكلام ولا نصيفه، ولو أن الناس تعرف هذا الكلام لما جلس شخص في بيته وتقاعد وتкаسل .. فقال له: ولذلك خلقك الله تعالى، فطالما أنت مشيت في الطريق إلى الامتياز وتعبت كل هذا التعب، فمعنى ذلك أن الله تعالى قد اختارك، ولم تختر هذا الطريق لكنك كما أنت، ولما تغيرت، ولكنك ظلت تغضب وتتألم وتشاجر مع الكون كله، وتشعر بالظلم والوحدة، وتشعر أنه لا يوجد شخص يحبك، ولكن ربك تعالى اصطفاك وطهرك، وجاء بك إلى هنا كي يظهرك، فإذا جعلت كل ذلك لنفسك فستكون في متنهى التعasse، وكلما أعطيت كلما أخذت، وكلما أصبحت في معية الله تعالى.

قال له الشاب: هل تكون بذلك قد انتهينا؟ فقال: لا، بل لابد عندما تتكلم أن تتكلم بحكمة، وأن تتكلم على أنك قدوة، وأن تتكلم بوضوح ..



قال له : مَا ذا تَعْنِي ؟ ! فَقَالَ : إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى جَعَلَنَا نَفَرُكُرْ بِالصُّورِ .. فَقَالَ لِهِ الشَّابُ : وَكَيْفَ نَفَرُكُرْ بِالصُّورِ ؟ ! فَقَالَ لِهِ الرَّجُلُ : هِيَ الْنَّرِي مَاذَا أَعْطَانَا اللَّهُ تَعَالَى مِنَ السَّمْعِ وَالْأَبْصَارِ وَالْأَفْئَةِ ، إِذْنَ فَلَا بُدُّ وَأَنْ نَسْمَعَ الْكَلْمَةَ وَمَعْنَاهَا .. فَقَالَ لِهِ : وَكَيْفَ أَعْرِفُ مَعْنَاهَا ؟ ! فَقَالَ لِهِ : إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى حِينَ خَلَقَ أَبَانَا آدَمَ تَعَالَى عَلَمَهُ كُلَّ شَيْءٍ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿وَعَلِمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ﴾<sup>(1)</sup> .. فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى عَلِمَنَا إِدْرَاكَ الْكَلْمَةِ ، إِذْنَ فَنَحَنْ عَنْدَنَا إِدْرَاكَ الْمَعْنَى ، وَعَنْدَنَا أَسْمَاءُ هَذِهِ الإِدْرَاكَاتِ لِلْمَعْنَى ، فَالْأَسْمَاءُ هِيَ رَوَابِطُ الْمَعْنَى ، وَالْمَعْنَى هُوَ رَابِطُ الإِدْرَاكِ ، وَالْإِدْرَاكُ هُوَ سَبَبُ وَجُودِ الْمَخْ ، وَاللَّهُ تَعَالَى خَلَقَ الْإِنْسَانَ لِيُدْرِكَ ، وَلَكِي يُدْرِكَ لَابْدَ مِنْ أَنْ يَعْمَلَ الْمَخَ ، وَيُدْرِكَ وَعْظَمَةُ الْخَالِقِ تَعَالَى ..

فَنَظَرَ إِلَيْهِ الشَّابَ وَقَالَ لِهِ : وَكَيْفَ أَتَكَلَمُ بِالْحِكْمَةِ ؟ فَقَالَ لِهِ : أَنْ تَتَكَلَّمُ بِالْتَّحْدِيدِ ؛ لَأَنَّ كُلَّ كَلْمَةٍ تَخْرُجُ بِصُورَةٍ ، وَكُلَّ صُورَةٍ لَهَا مَعْنَى مُخْتَلِفٌ مِنْ شَخْصٍ لِآخَرَ ، فَعِنْدَمَا تَتَكَلَّمُ مِنْ الْمُمْكِنِ أَنْ تَجِدَ كَلَامًا كَثِيرًا لِيُسَلِّمُ لَهُ مَعْنَى ، فَبَعْضُ النَّاسِ يُزِيدُ فِي الْكَلَامِ وَبَعْضُهُمْ يَنْقُصُ فِي الْكَلَامِ .. فَقَالَ لِهِ الشَّابَ : نَعَمْ ، أَعْرِفُ ذَلِكَ جَيْدًا ؛ فَهُنَاكَ مَنْ يَقُولُ : أَنَا

سأضبط لك المسألة، والأخر يقول: وآخذ بالك ، وهكذا..

فابتسم الحكيم وقال له: حقاً، فكثير من الكلام والجمل التي نقوتها لا داعي لها، ومعظم المشكلات الموجودة في هذه الحياة الدنيا لا داعي لها، ولوركزنا فقط في الكلام، وحددنا ما يقال وما لا يقال لكي يرتبط الشخص بالكلام فستصبح الجملة متكاملة، وبالتالي يستطيع أن يرد عليك أيضاً بطريقة متكاملة، فتكلم بالتحديد، وتتكلم بالحكمة، وأنصت أكثر مما تتكلم، واجمع المعلومات عن ما تتكلم، وعندما تتكلم ركز على الرسالة وليس على الشخص، وامدح الشخص ، وفي النهاية أنه برسالة إيجابية .. فقال له: ولماذا؟ فقال له: لأن العقل البشري يبني دائمًا آخر جملة تصل إليه، وإذا نظرت في كلام الله تعالى فستجد عجباً، حيث يقول الحق تعالى: ﴿وَبَشِّرُ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّمَا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَتَّدُونَ﴾<sup>(1)</sup>. فالله تعالى يريد أن ينبه على آخر تجربة ، والمخ يبني على آخر تجربة .. ثم قال له: يا بني .. أنت الآن تكلمني ، فحاول أن تذكر في لحظة أي شيء من كلامي الذي قلته .. فقال له: سأتذكر حالاتم أقول لك .. فقال له: كلا ، بل وأنا أكلمك الآن ، فیم کان أكبر تركيزك ؟! فقال له:



فعلمَا كَانَ فِي آخِرِ كَلَامِكَ .. فَقَالَ لَهُ: إِنَّ الْعُقْلَ الْبَشَرِيَّ لَا يُسْتَطِعُ التَّرْكِيزَ  
إِلَّا عَلَى مَعْلُومَةٍ وَاحِدَةٍ فَقَطْ فِي وَقْتٍ مُحَدَّدٍ، فَأَنْتَ إِذَا رَكِزْتَ عَلَى الَّذِي  
تَقُولُهُ سَتَتَكَلَّمُ كَثِيرًا، أَمَا إِذَا رَكِزْتَ عَلَى أَنْ تَكُونَ فِي طَاعَةٍ تَامَّةٍ،  
وَبِإِخْلَاصٍ تَامٍ، وَوَفَاءٍ تَامٍ لِلَّهِ تَعَالَى، فَسَتَجِدُ نَفْسَكَ فِي أَعْلَى درَجَاتِ  
الذَّاتِ .. فَقَالَ لَهُ: وَمَا ذَيْنِي الذَّاتُ؟ فَقَالَ: إِنَّ فِيكَ ذَاتَيْنِ، ذَاتًا عَلَيْكَ  
وَذَاتًا سُفْلَى، أَوْ بِمَعْنَى آخَرَ: النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ وَالنَّفْسُ الْلَّوَامَةُ، وَالنَّفْسُ  
الْأَمَارَةُ بِالسُّوءِ، وَالنَّفْسُ الْعَلِيَا أيَّ الْجَهَاتِ الْعَلِيَا .. فَقَالَ لَهُ: وَمَا هِيَ  
الْجَهَاتُ الْعَلِيَا؟ فَقَالَ لَهُ: وَهِيَ الَّتِي تَتَجَهُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى، وَلَقَدْ قَالَ اللَّهُ  
تَعَالَى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ \* ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً \* فَادْخُلْنِي  
فِي عِبَادِي \* وَادْخُلْنِي جَنَّتِي﴾<sup>(1)</sup>.

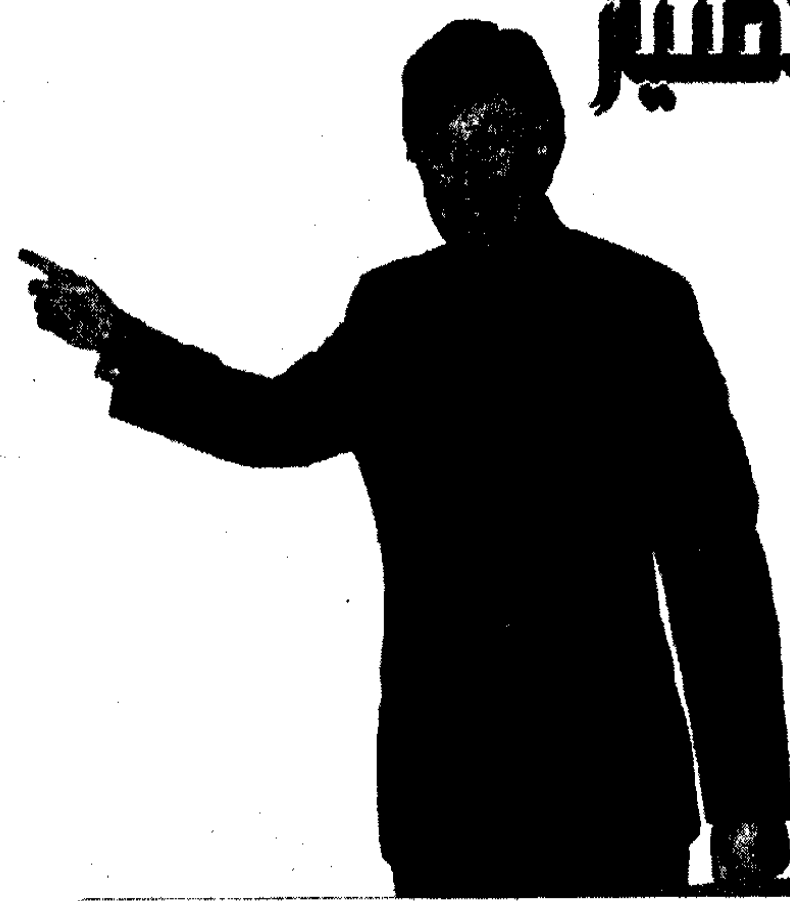
فلمَعَتْ عَيْنَا الشَّابِ وَقَالَ لَهُ: لَكُمْ أَتُوْقُ لَأَنَّ أَكُونَ كَذَلِكَ .. فَقَالَ لَهُ:  
سَتَكُونُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ .. فَقَالَ الشَّابُ: وَهُلْ بِذَلِكَ أَكُونُ قَدْ تَعْلَمْتُ فِي  
الاتِّصَالِ؟ فَقَالَ لَهُ: إِنْ فِي الاتِّصَالِ جُزْءٌ يُسِيرُ مِنَ الْأَخْلَاقِ، وَالْأَخْلَاقِ  
تَصْلِكَ أَكْثَرَ بَالِهِ تَعَالَى، فَهِيَا بِنَارِ رَجْعٍ مِّنْ أُخْرَى إِلَى الطَّرِيقِ الَّذِي بَدَأْنَا  
وَوَصَلَنَا مِنْهُ إِلَى الْأَخْلَاقِ .. فَقَالَ لَهُ: مَاذَا كَانَ قَبْلَ الْأَخْلَاقِ؟ قَالَ:  
النِّيَةُ .. قَالَ: وَقَبْلَ النِّيَةِ؟ قَالَ: التَّوْكِيدُ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى .. قَالَ: وَقَبْلَ

التوكل؟ قال: الوفاء.. قال: وقبل الوفاء.. قال: الإخلاص.. قال:  
و قبل الإخلاص؟ قال: الطاعة.. قال: و قبل الطاعة؟ قال: الإيمان بالله  
عَزَّلَهُ.. فقال له: هذا هو الطريق إلى الامتياز من أوله إلى آخره، أو من آخره  
إلى أوله، في النهاية سيصل بك إلى الله عَزَّلَهُ؛ فهيا بنا الآن إلى المحطة القادمة  
، ونحن في الطريق هيا بنا ندعوا الله عَزَّلَهُ ونقول: الحمد لله.. الحمد لله..

## الطريق إلى الامتياز



الطريق  
الى الامتنان



وقل اعملوا



## وقل اعملوا

إن الله يرید منا أن نكتشف قدراتنا اللامحدودة  
التي بداخلنا .. يرید منا أن نكتشف هذا العقل البشري  
الذی وهبنا إياه بكل ما يحويه من معجزات لا تخطر  
على بال بشر .. ذلك العقل الذي أعطاه للإنسان لكي  
يعظمه ويجعله فوق كثیر من مخلوقاته ..



سأّل الرّجُلُ الْحَكِيمُ الشَّابَ: بعْدَ أَنْ وَصَفَنَا كُلَّ الْجُذُورِ الْأَسَاسِيَّةِ فِي  
الطَّرِيقِ إِلَى الْإِمْتِيازِ هَلْ تَعْتَقِدُ أَيْهَا الشَّابُ أَنَّ الطَّرِيقَ قَدْ انتَهَى؟ فَرَدَ  
الشَّابُ قَائِلًا: مِنَ الْمُمْكِنِ أَنْ أَكْتَفِي بِذَلِكَ وَأَجْعَلَ كُلَّ تَرْكِيزِي عَلَى  
مَرْضَاهُ اللَّهُ تَعَالَى.

فَقَالَ الْحَكِيمُ: طَبَّعًا يَمْكُنُكَ ذَلِكَ، وَلَكِنَّ أَينَ الْعَمَلُ؟! أَينَ  
الْجَهَادُ؟! أَينَ الْكَفَاحُ؟! ثُمَّ قَالَ: إِنَّ الْاِرْتِبَاطَ بِاللَّهِ تَعَالَى يَجِبُ أَنْ يَكُونَ  
مَزْوِجاً بِالْعَمَلِ، وَقَدْ قَالَ الْمَوْلَى تَعَالَى: «وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ  
وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَرِّدُونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيَنْبَئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ  
تَعْمَلُونَ»<sup>(١)</sup>.. فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُرِيدُ مِنَ النَّاسِ أَنْ يَكُنْ لَهُمْ قَدْرَاتٍ لِلَّا يَمْحُوذُهُنَّ  
بِدَاخْلِنَا، يُرِيدُ مِنَ النَّاسِ أَنْ يَكُنْ لَهُمْ عِلْمٌ بِالْعُقْلِ الْبَشَرِيِّ الَّذِي وَهْبَنَا إِيَاهُ بِكُلِّ مَا  
يَحْوِيهِ مِنْ مَعْجزَاتٍ لَا تَخْطُرُ عَلَى بَالِ بَشَرٍ، ذَلِكَ الْعُقْلُ الَّذِي أَعْطَاهُ  
لِلنَّاسِ لِكِي يَعْظِمَهُ وَيَجْعَلَهُ فَوْقَ كُلِّ كَيْفَيَّةِ كَيْفَيَّاتِ الْمَخْلوقَاتِ، فَتَجِدُ هَذَا  
الْإِنْسَانُ أَفْضَلَ مِنْ تَلْكَ الْجَبَالِ الَّتِي وَصَلَتْ إِلَى أَقْصَى دَرْجَاتِ نَمْوِهَا  
وَلَكِنَّهَا لَا تَتَحْرِكُ، وَلَكِنَّ الْإِنْسَانَ يَسْتَمِرُ فِي النَّهْوَضِ إِلَى آخرِ لَحْظَةٍ فِي  
حَيَاتِهِ، وَعِنْهُ الْقَدْرَةُ عَلَى الْحُرْكَةِ، وَأَمَّا النَّبَاتَاتُ فَهِيَ تَنْمُو وَلَكِنَّهَا  
لَا تَتَحْرِكُ، وَالْحَيَوانُ يَنْمُو وَيَتَحْرِكُ وَلَكِنَّهُ لَا يَفْكُرُ، وَإِنْ فَكَرَ فَإِنَّهُ يَفْكُرُ

بالغريزة، أما الإنسان فهو أفضل عند الله من كل هذه المخلوقات، وقد أعطانا المولى عَزَّلَ العقل لكي يفضلنا على كثير من مخلوقاته.

وهنا قال الشاب: أعرف ذلك أيها الحكيم، ولكن ما هي الأسباب الأساسية التي من أجلها أعطانا الله نعمة العقل؟ فرد الحكيم مبتسماً وقال: على قدر علمي هناك أربعة أسباب رئيسية هامة وهي :

(١) الاستدلال: فالعقل يستطيع الإنسان أن يستدل على الخالق

عَزَّلَ؛ ولذلك قال الله عَزَّلَ في كتابه الكريم: «إِنْ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَا يَأْتِي لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابَ \* الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ تَعَالَى وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِاطِّلَاءً سُبْحَانَكَ فَقَنَاعَذَابَ النَّارِ»<sup>(١)</sup>. ثم قال الرجل الحكيم

للشاب: في هذه الآية الكريمة يحثنا المولى عَزَّلَ أن نستخدم قدرات العقل ونستدل عليه بخلقه ومعجزاته، فنتنظر إلى السماء ونرى ما نستطيع أن نراه ونفهم ما نراه، ونرى الشمس ونفهم روعتها وقوتها والغرض من وجودها؛ فنرداد إيماناً وحباً لله عَزَّلَ، ونرى النجوم والطيور والمطر، ونشعر بالرياح، ونرى ما في الأرض من مخلوقات ومعجزات، ونرى الآيات ونفهمها؛ فنستدل بقوة العقل على وجود الخلق، وأن هناك



خالقاً لهذا الخلق ، فنجد أنفسنا نسأل عن هذا الخلق وعن الخالق عَزَّوجَلَّ ، ولكي نجد الإجابات على هذه الأسئلة فبعث الله عَزَّوجَلَّ لنا الرسل والأنبياء والمرسلين لكي يجيبونا على أسئلتنا .

2) **المعرفة** ، وبذلك يكون السبب الثاني من خلق العقل هو المعرفة ، فمن الاستدلال إلى المعرفة ، ونحصل عليها من المرسلين والأنبياء فنعرف أن الخالق عَزَّوجَلَّ خلق كل شيء في هذا الكون من أجل الإنسان ، وسخر له الشمس والقمر والرياح والأمطار والبحار والنباتات ، وأعطاه القدرة العقلية على البناء والبقاء والنمو والتقدم ، وبذلك أصبح الإنسان على معرفة بالخالق وبما يريده الله عَزَّوجَلَّ من الإنسان ، وهو العبادة ، فقد قال الله عَزَّوجَلَّ : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾<sup>١١</sup> . فمن الاستدلال إلى المعرفة ، ومن المعرفة يأتي السبب الثالث في خلق العقل ، وهو المهارة .

3) **المهارة** ، وهنا يصبح الإنسان ماهراً في استخدام العقل البشري ، فينمو ويتقدم ويعرف من الأسباب والاحتراكات وكيفية الدفاع عن النفس ما يؤمن له البقاء والمعيشة ؛ فيزداد حباً وتعلقاً بالله

ذلك، ولكن هناك من الناس من لا يعتقد أن الأسباب هي التي جعلته يحقق أهدافه؛ فيفتتن بالأسباب، ويหลك بالأسباب.. فمن الاستدلال إلى المعرفة، ومن المعرفة إلى المهارة، ومن المهارة إلى الابتكار.

4) الابتكار؛ وهنا يصبح الإنسان قادراً على الابتكار الرائع فكانت نتيجة هذا الابتكار هو صناعة الطائرات والسفن والصواريخ، وهذا التقدم العلمي والطبي، وهذا التقدم الهائل في كافة المجالات، وهنا نجد المؤمنين يزدادون إيماناً وحباً وارتباطاً وإخلاصاً للمولى عَزَّلَهُ، أما الآخرون فيزدادون فتنة بالأسباب؛ فتصبح حياتهم ضنكًا وملوءة الصعوبات والأمراض النفسية والعضوية، وكلما ازدادوا فتنة بالأسباب كلما صعب الله عَزَّلَهُ عليهم الحياة.

وهنا سأّل الشاب : إذاً فكيف لي أن أستخدم روعة العقل البشري  
بطريقة روحانية تعطيني العلم وتحنّنني أسباباً أقوى وأشد ارتباطاً  
بِاللهِ يَعْلَمُ ؟

فابتسم الحكيم وقال: كي تصل إلى الحكمة أبها الشاب فهيا بنا إلى  
لحظة التالية نتعلم فيها كيف نستخدم هدية المولى عَزَّلَ في حياتنا اليومية،  
هيا بـ \_\_\_\_\_ نـاـلـي اـسـ تـخـدـامـ العـقـ لـ فـيـ التـعـرـفـ عـلـ



(الرؤية والغاية والغرض والأهداف) .. ولنبدأ بالرؤية .

## ♦ الرؤية الواضحة :

هي شيء يريده الإنسان أكثر من أي شيء آخر في حياته ، ويرى نفسه بوضوح محققا لها ويعيش فوائدها ، والشخص الذي عنده رؤية واضحة لا يريد يكون موضع هجوم أو حتى استهزاء من الآخرين ؛ لأنه يرى رؤيته بوضوح ، ويراها حقيقة واقعة ، أما الآخرون فلا يرون ما يرى ، ولا يدركون ما يدرك ، ولا يعرفون ما يعرف ، مثل كل الابتكرات والاختراعات التي نعيشها الآن في كافة المجالات ، سواء كان ذلك في الطب أو المعمار أو أي شيء آخر .

ثم قال الرجل الحكيم للشاب : هؤلاء الإخوة جويس ، الذين كانت عندهم رؤية واضحة بأن الإنسان يستطيع أن يطير ، فكانوا يلبسون ملابس من الريش كالطيور ، ثم يقفزون من أعلى الجبل على أمل أن يطروا ، ولم يتبعوا القانون الجاذبية الأرضية ، وأن أي شيء أثقل من الهواء لا يطير ؛ فكانوا يقعون بشدة على الأرض وتتكسر عظامهم وضلعوهم ، حتى أشرفوا على الموت عدة مرات ، وكان الناس يسخرون

منهم ويستهزئون بهم، بل وسموهم الإخوة المتخلفين، ولكن الإخوة جويس لم يعطوههم أي انتباه لسخريتهم واستمروا في التجارب، تجربة تلو الأخرى، وكانوا يعتمدون على قانون الطفو، وكيفية تفريغ الهواء، وتمكنوا من اختراع الطائرة التي يستخدمها الجميع الآن، وهذه هي الرؤية الواضحة.

**فسأل الشاب:** ولكن أيها الحكيم أين تقع الأهداف من الرؤية، فأنا كنت أعتقد أن الرؤية هي الهدف..

**فرد الحكيم قائلًا:** إن الرؤية هي الشعور والمعرفة واليقين بأن أي شيء يريد الإنسان سيتحقق بإذن الله، وهذه هي نهاية المطاف، أما الأهداف فهي الخطوات المؤدية إلى الرؤية، وعموماً فالهدف يتلهي بمجرد تحقيقه، ولكنه لو كان مرتبطاً برؤية كي يصبح مستمراً في الزمن.. ثم قال الحكيم: لو كانت رؤيتك مثلاً أن تصبح مديرًا عامًا لشركة كبيرة وتريد تحقيق ذلك في خلال خمس سنوات، فهذه رؤية، ولو كانت واضحة ويعتقد الشخص أنه يستطيع تحقيقها تولد الرغبة وتصبح النية واضحة تماماً، وهنا يبدأ الشخص في تحزئة الرؤية إلى خطوات، هذه الخطوات هي الأهداف، وكل هدف يتماشى مع



الإمكانات والمصادر المتاحة للشخص في هذا الوقت ، وعندما يتحققه الشخص يستمر في طريقه إلى الهدف الذي يليه .. وهكذا حتى تتحقق الرؤية ..

إذاً فالأهداف ليست إلا الدرجات التي يصعدها الإنسان لكي يصل إلى الرؤية ، وكل هدف يخدم الهدف الذي يليه ، وكل هدف يخدم الرؤية ويقرب الإنسان من الوصول إليها ، فتعجب الشاب من الفرق بين الرؤية والهدف ، وشكر الحكيم على هذا الكم الهائل من المعلومات .

### ♦ الغاية :

ثم سأله الشاب الحكيم : ولكن ماهي الغاية ؟ وأين يكون موقعها بين التمهيد والهدف ؟ ولماذا توجد غاية مادامت هناك رؤية واضحة ؟  
فابتسم الحكيم وقال : بدون الغاية تصبح الرؤية ضائعة ، ولكي يكون هدفك مستمراً في الزمن ، ولكي تكون الرؤية واضحة تماماً فلابد أن تكون مرتبطة بغاية ليكون نجاحك مستمراً في الدنيا والآخرة .

وهنا يسمى الهدف هدفاً مستمراً في الزمن ، والغاية يجب أن تكون روحانية ، وتكون مرتبطة أساساً بالله تعالى ، وإن لم تكن كذلك - كما قلت

لك - فإن الهدف يتلهي بمجرد تحقيقه.

إذن لو كان الهدف هدفاً بمفرده يتلهي بمجرد تحقيقه، فمثلاً إذا كنت تريدين سيارة، فعندما تشتري السيارة وتتمتع بها لفترة قصيرة فإنك لن ترى السيارة جديدة؛ لأنها انتهت فأصبحت كما نقول.

إذن الغاية هي القيمة العليا التي تجعل الرؤية أقوى وأوضع وأسهل في التركيز والتقييم والوصول إلى تحقيق الهدف.

فبدون الغاية يضيع الإنسان في المادة، ويضيع الإنسان في الأسباب، ويضيع في الإمكانيات.

لذلك أجعل رؤيتك مرتبطة بالله تعالى، بهذه الطريقة فقط تستطيع أن تكون موازناً بين الدنيا والآخرة.

فقال الشاب: هل معنى ذلك أن الغاية هي القيمة العليا؟

فرد الحكيم: نعم، ويدونها تضيع في الأسباب - كما قلت لك.

فقال الشاب: هل معنى ذلك أن الناجحين في الحياة عندهم غاية؟

فرد الحكيم وقال: نعم، ولكن إذا كانت الغاية مرتبطة بالمادة يعطيها الله في الدنيا ويمتن بها، فمثلاً الكافر الذي يكون غنياً جداً يراه المؤمن فيقول: كيف يكون مثل هذا الكافر لهذا الثراء؟ ولماذا أعطاه الله تعالى كل



هذا الثراء؟

والسبب الأول: أنه فتنـة له؛ حيث يكون هذا الثراء نـقمة عليه في الدنيا والآخرة.

والسبـب الثاني: أن الله ﷺ هو أكرم الأكرمين، ويعطي الجميع، وهذا الكافر الذي يعمل ويجد ويجتهد يعطيه الله حقه في الدنيا، ويأخذ كل ما يحتاجه من ثـراء ومن مـال ومن أصدـقاء ومن عـلاقات، وعـندما يقابل الله ﷺ يكون فـقيراً جـداً ولا يـملك أي شيء.

### ♦ الغرض:

فـشكر الشـاب الرـجل الحـكيم، ثم سـأله: ولكن أين يـقع الغـرض من كل ذـلك؟ وما هو الغـرض؟

فردـالـحـكـيم بـسـؤـال لـشـابـ فـقاـلـ: هل تـريـدـ أـنـ تـنجـحـ؟

فـقاـلـ: نـعـمـ.

فـسـأـلـهـ الـحـكـيمـ: لـمـاـذـاـ تـريـدـ النـجـاحـ؟

فردـالـشـابـ: لأنـهـ بـدـونـ النـجـاحـ لـاـسـتـطـيـعـ أـنـ أـتـقـدـمـ فـيـ حـيـاتـيـ، وـبـدـونـ النـجـاحـ لـاـ يـكـونـ لـيـ أـيـ مـقـيـاسـ فـيـ تـقـدـمـيـ أـوـ نـمـويـ فـيـ حـيـاةـ.

فرد الحكيم: كل ما قلت له لي هو تعميم وليس تحديداً، وهذا هو  
السؤال مرة أخرى: لماذا تريد أن تنجح؟

فابتسم الشاب وقال للحكيم: الآن فهمت النجاح في أي شيء  
بالتحديد.

فرد الحكيم مبتسماً: الآن فهمت، ودائماً أخذ التحديد من السؤال  
لكي تعرف كيف ترد بالتحديد.

إن نجاحك في الحياة لابد وأن يتضمن أركاناً سبعة.. بداية من الركن  
الروحي إلى الركن الصحي إلى الشخصي إلى العائلي إلى الاجتماعي إلى  
المهني إلى المادي.

وتفريد أن تتكلم الآن عن الركن الروحي بشيء من التفصيل..

لماذا تصلي؟

فرد الشاب: لكي أقرب إلى الله تعالى وأطيعه تعالى بإخلاص ووفاء كما  
علمتني.

فرد الحكيم: إذن هذا هو الغرض من الصلاة!

وقال: لماذا تريد أن تكون صحتك ممتازة؟

فرد الشاب: لأنه بدون الصحة لا أستطيع عمل أي شيء؛ فلو كنت



مريضا لا أستطيع أن أتقدم؛ لأن المرض سيكون إعاقة لي.

## فرد الحكيم: هل هذا فقط؟

فابتسم الشاب وقال: لا طبعاً، لأن الصحة أعطاها لي المولى عَزَّوجَلَّ  
هدية، وهي باب من أبواب الطاعة، وأقول لله عَزَّوجَلَّ: يا رب أعطتني هذه  
المدية، ولقد حافظت عليها بإذنك.

فقال الحكيم: هذا هو الغرض؟ فبدون الغرض لا توجد رؤية،  
وبدون الرؤية لا يوجد مورد للغاية، وب بدون الغاية لا يوجد الغرض،  
فيجب أن تكون الرؤية ثم الغاية ثم الغرض.

## فَسْأَلَ الشَّابُ : وَلَكِنْ هُلْ الْغَرْضُ هُوَ السَّبِبُ؟

فرد الحكيم : نعم؛ فالأسباب تعطي الأحساس المشتعلة، والأحساس المشتعلة هي الرغبة المشتعلة؛ حيث نجد الله تعالى يقول للرسول ﷺ: «وَإِلَيْ رَبِّكَ فَارْغِبْ»<sup>(1)</sup>؛ فالرغبة هي إحساس مشتعل، فالله تعالى يريدنا أن نتجه إليه ونطيعه ، ونريده باختيارنا ، وبرغبة مشتعلة، وحب متفان ، وبإسلام وطاعات ، وبإخلاص ووفاء ، ويتوكى كل تام ، ويتفاؤل من الله تعالى .



## ✿ الأهداف :



فقال الشاب : كيف لي أنأشكرك أيها الرجل الحكيم ، تعلمتنـك  
ما لم تعلـمه في حيـاتـي بـأـكـملـهـاـ ، وـذـكـ فـيـ أـيـامـ قـلـيلـةـ ، وـالـآنـ أـيـنـ الـهـدـفـ منـ  
كـلـ ذـلـكـ ؟

فـقالـ الحـكـيمـ : يـبـدوـ أـنـكـ نـسـيـتـ ؟ فـالـهـدـفـ هـوـ تـجـزـئـةـ الرـؤـيـةـ ، فـمـعـظـمـ  
الـنـاسـ تـقـولـ : إـنـ عـنـديـ هـدـفـاـ وـلـكـنـ فـيـ الـحـقـيقـةـ هـيـ رـؤـيـةـ ، وـالـرـؤـيـةـ هـيـ  
نـهـاـيـةـ الـمـطـافـ لـشـيـءـ تـرـيـدـهـ أـكـثـرـ مـنـ أـيـ شـيـءـ آـخـرـ فـيـ حـيـاتـكـ ، أـمـاـ الـأـهـدـافـ  
فـهـيـ تـجـزـئـةـ الرـؤـيـةـ ، فـكـلـ هـدـفـ يـبـنـىـ عـلـيـهـ الـهـدـفـ الـذـيـ يـلـيـهـ ، وـكـلـ هـدـفـ  
يـخـدـمـ الرـؤـيـةـ ، وـهـنـاـ قـالـ الحـكـيمـ : كـمـ تـرـىـ أـنـ الرـؤـيـةـ هـيـ نـهـاـيـةـ الـمـطـافـ  
لـلـشـيـءـ المـحـدـدـ الـذـيـ يـرـيـدـهـ الـإـنـسـانـ ، وـالـغـاـيـةـ يـجـبـ أـنـ تـكـوـنـ مـرـتـبـطـةـ بـالـلـهـ  
عـزـوـزـهـ ؛ لـكـيـ تـكـوـنـ رـؤـيـتـكـ مـسـتـمـرـةـ فـيـ الزـمـنـ ، وـهـذـاـ هـوـ النـجـاحـ الـمـسـتـمـرـ فـيـ  
الـزـمـنـ .

أـمـاـعـنـدـمـاـنـتـكـلـمـ عـنـ الـهـدـفـ فـهـوـ تـجـزـئـةـ الرـؤـيـةـ ... هـيـ الـخـطـوـاتـ ...  
هـيـ السـلـامـ الـتـيـ يـصـعـدـهـاـ الـإـنـسـانـ دـرـجـةـ دـرـجـةـ كـيـ يـصـلـ إـلـىـ الـقـمـةـ ...  
هـذـهـ هـيـ الرـؤـيـةـ .



إذن يجب أن تعرف مرة أخرى أنه لو لا الرؤية لما كانت الغاية، ولو لا الغاية لما كان الغرض، ولو لا الغرض لما كان الهدف، ولو لا الهدف لما كان المعنى، ولو لا المعنى لضاعت الأحلام، ولو لا الأحلام لضاع الإنسان.

ويجب أن تعرف من الآن أن رؤيتك لابد أن تكون واضحة تماماً، وعندما تكون واضحة تماماً يتكون فيها الحماس، وعندما يتكون فيها الحماس تصبح إرادتك قوية، ومن هنا تعرف تماماً أنه يجب عليك أن تتحققها؛ لأنها تقربك من الله تعالى، وأصبحت تعيش هذا الارتباط لحظة بلحظة بذكر المولى عز وجل، وشكر المولى عز وجل... بعرفان تامٌ، فتريد تحقيق هذه الرؤية لتقترب منه، ولذلك لا تتركها على الإطلاق.

فقال الشاب: لا.

فسأل الحكيم: لماذا؟!

فقال الشاب: لأن الله خلقني أشرب وأأكل، ولو لا الطعام والشراب سأموت وتكون نهايتي.

قال الحكيم: إذن هي مهمة بنسبة لك؛ فالأهمية والاهتمام من أهم الأشياء التي يجب أن تعلمها وتعرفها لكي تصل إلى رؤيتك.

**قال الشاب :** لو عندي رؤية وربطتها فعلاً بغاية الله تعالى ، والغرض فيها واضح ، وجزأتها إلى أجزاء ، وبدأت فعلاً أن أفعلها في الفعل هل هذا يكفي ؟

**فابتسم الحكيم وقال :** أيها الشاب ، إنك باستمرار على عجلة في أن تحقق هدفك ، ولكن في الحقيقة لكي تتحقق هدفك متزناً يجب عليك في كل مرة تتحقق شيئاً لا يضيع منك؛ لذلك يجب عليك المعرفة ، ثم تأخذ هذه المعرفة وتضعها في اعتبارك حتى تصبح مهارة .

**قال الشاب :** هل هناك فرق بين المعرفة والمهارة ؟

**فقال الحكيم :** فرق كبير؛ فبمجرد أن تأخذ الكتاب وتقرأ فيه بعض المعلومات أصبح لديك معرفة بهذه المعلومات ، وقبل ذلك لم يكن لديك معرفة ، وإذا قلت لك بعض الأشياء فيمكن أن تعطيك بعض المعرفة؛ فالمعرفة هي التي تتعلمها بنفسك أو عن طريق الآخرين كالعلماء أو الحكماء ، أو من الكتب ، أو تسمعها في أشرطة ، أو تراها في شاشة عرض ، وبذلك يكون لديك معرفة .

ومعظم الناس عندهم معرفة إن لم يكن جميع البشر؛ لأننا جمِيعاً عندنا العقل ، والعقل عنده القدرة على الاستبدال ، فالعقل قادرته أن يعرف ،





في مجرد أن تسأل أحدهما: ماذا تعمل؟ فيقول لك: أنا نجار، أو أنا حداد، أو أنا مهندس، أو أنا دكتور، فأنت عرفت مهنته، ولكن لم تعرف كيف تفعلها.

فالمعرفة أنك تعرف المعلومات، أما المهارة فأن تعرف كيف تفعلها، فقد تجد شخصاً بسيطاً جدًا عنده بعض المعرفة، ويتكلم معك في المعرفة، أو تأخذ منه معرفة ثم يذهب كل منكما إلى طريقه، ولكن تجد الرجل في سعادة تامة، وليس ذلك فقط ولكن يحقق أهدافه وأحلامه ورؤيته، أما أنت فلا.

فقال الشاب: لماذا؟

قال الحكم: لأنك عندك المعرفة، ولكن الرجل عندك المعرفة التي تحولت إلى المهارة؛ فالمهارة هي التي تعرف كيف تفعل الشيء؛ لذلك عندما تقرأ عن السباحة فأنت أصبح عندك معلومات عن السباحة، ولكنك لا تستطيع أن تسبح إلا إذا كانت مهارة متكاملة، وهي تأتي بالفعل، وعندما تكرر هذه المهارة في الفعل تصبح من الناجحين - إن شاء الله -؛ لذلك يجب أن تكون عندك المعرفة والمهارة المتكاملة، ولكي تحصل عليها يجب أن تتحقق أربعة أقسام أساسية:

**أولاً : القراءة :**

وهنا قال الله تعالى: ﴿اقرأ﴾<sup>(1)</sup>، وكانت هذه هي أول آية نزلت على الرسول ﷺ من الوحي سيدنا جبريل عليه السلام، وقال: ﴿اقرأ﴾، فماذا نقرأ؟

نقرأ القرآن الكريم؛ لأنّه يكون معك في الدنيا والآخرة إذا كنت من أهله؛ لذلك عليك أن تقرأه وتفهمه وتكون ماهرًا فيه وتعلمه لآخرين، وبذلك يكون التعليم والمعرفة مستمررين في الزمن إلى آخر يوم في هذه الحياة.

إذن المعرفة تبدأ بالقراءة، ولذلك يجب أن تقرأ يوميًّا على الأقل 20 دقيقة؛ فالقراءة مهمة، وهي تعطيك القوة، ومن هنا قال الله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾<sup>(2)</sup>، فبمجرد أن تقرأ فأنت تعلم، وأصبحت من العلماء في هذا العلم، فـأي شيء تفعله وتعمله تصبح عالماً فيه؛ لأنك فعلته.

لذلك ابدأ بالقراءة واقرأ على الأقل 20 دقيقة يوميًّا، وبذلك فأنت

1 - سورة العلق، الآية 1.

2 - سورة الزمر، الآية 9.



تنمي قوة ذهنك، وقوة تفكيرك، وقوة إدراكك، وقوة تركيزك، وقوة انتباحك، وقوة أحاسيسك، وتتصبح عننك معرفة في منتهى الروعة، وعندما تقرأ المعلومة أكثر من مرة فإنها ستصبح جزءاً منك، وتتصبح أنت جزءاً منها، وتتصبح مهارة، وتتصبح ماهراً في إلقاءها والتتكلم عنها؛ لأنك أصبحت ماهراً في وضعها في الفعل، وهذا هو الذي يجب أن تفعله.

وأنا سأتكلم معك بعد ذلك في الفعل الإستراتيجي، وهنا قال الشاب: الفعل الإستراتيجي !!! فقال الرجل: نعم الفعل الإستراتيجي .

فقال الشاب: ما هو الفرق بين الفعل والتنفيذ والفعل الإستراتيجي؟

فابتسم الحكيم وقال: فيما بعد، ولكن الآن دعنا نتكلم عن المعرفة، ولكي تكون عننك معرفة فاببدأ بالقراءة ولو 20 دقيقة يومياً وستجد عننك الوقت، وتأكد أن عننك الوقت؛ فنصف عمرك تضييعه في النوم، ومعظم عمرك تضييعه في الطعام وفي الكلام عن الآخرين، وفي انتظار الأشياء؛ لذلك فالوقت موجود عندك وستجد 20 دقيقة موجودة عندك

مِنْهَا كَانَتِ الظَّرُوفُ، وَمِنْهَا كَانَتْ حَالَاتُ النُّفُسِيَّةِ، وَمِنْهَا كَانَتِ  
الْأَسْبَابُ، وَمِنْهَا كَانَتِ الْمُؤْثِراتُ، وَمِنْهَا كَانَتْ ظَرُوفُ الطَّقْسِ، ثُمَّ نَظَرَ  
إِلَى الشَّابِ فِي عَيْنِيهِ وَقَالَ: أَتَفَهَّمْنِي أَيْهَا الشَّابِ مِنْهَا كَانَتِ الظَّرُوفُ.

### ثَانِيًّا: الْاسْتِمَاعُ:

قَالَ الشَّابُ: هَلْ الْقِرَاءَةُ كَافِيَّةٌ؟

فَرَدَ الْحَكِيمُ: مِنْ الْمُمْكِنِ أَنْ تَكُونَ كَافِيَّةً، وَلَكِنَّ الْمَهَارَةَ الْمُتَكَامِلَةَ  
يُجَبُ أَنْ تَلْمِسَ بِهَا الْحَوَاسِ الْخَمْسَةِ؛ لِذَلِكَ عِنْدَمَا تَسْمَعُ بَعْضَ الْأَشْرَطَةِ  
- وَالتَّكْنُولُوْجِيَا الْحَدِيثَةُ قَوِيَّةٌ جَدًّا سَوَاءً بِالْأَقْرَاصِ الْمُدَبَّجَةِ (السَّيْدِيَّهَاتِ)  
أَوِ الْأَشْرَطَةِ السَّمْعِيَّةِ - فَأَنْتَ تَقْويُ حَاسَّةَ السَّمْعِ؛ فَالْعُلَمَاءُ الْعَرَبُ  
وَالْعُلَمَاءُ الْغَرَبُ تَعْلَمُ مِنْهُمْ مَعْلُومَاتٍ أَكْثَرَ مِنْ رَائِعَةٍ تَجْعَلُ الْمَعْرِفَةَ عِنْدَكَ  
قَوِيَّةً، وَعِنْدَمَا تَسْمَعُهَا أَكْثَرَ مِنْ مَرَّةٍ تَصْبَحُ مَاهِرًا فِيهَا، وَعِنْدَمَا تَكَلَّمُ  
عَنْهَا تَكَلَّمُ بِطَلَاقَةٍ تَزَدَّادُ مَهَارَةً؛ لِذَلِكَ - أَوْلَأَ - اقْرَأْ عَلَى الْأَقْلَلِ 20  
دَقِيقَةً يَوْمِيًّا وَاسْمَعْ وَلُوْشِرِيَّطًا وَاحِدًا أَوْ قَرْصًا مَدْبَجًا (سِيْ دِيْ) وَاحِدًا  
يَوْمِيًّا، ثُمَّ نَظَرَ إِلَيْهِ الرَّجُلُ، وَقَالَ: يَوْمِيًّا أَيْهَا الشَّابِ إِذَا أَرَدْتَ فَعَلَّاً  
تَكُونُ عِنْدَكَ الْمَعْرِفَةُ وَالْمَهَارَةُ.

ثالثاً : المشاهدة :

قال الشاب : وهل هذا يكفي ؟

فرد الحكم و قال : من الممكن أن يكفي ، ولكن أريدك أن تطور مهاراتك البصرية ، لذلك يجب أن تشاهد بنفسك على شاشات العرض ، وهناك ما يسمى بالفيديو أو الذي في دي فترى العالم أمامك ، وترى حركاته وتعبيرات وجهه ، وتحركات جسمه ، وتنفسه وأسلوب إلقائه ، ونبرة صوته وحدته وقوته؛ لأن الإنسان يفكر بالصور ، لذلك قال لنا الله تعالى : « وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ لِعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ »<sup>(١)</sup> ، وبذلك فأنت تبني الجزء الحسي عندك عندما تلمس الكتاب وتعرفه ، وتبني الجزء السمعي عندما تسمع الأشرطة ، وتبني الجزء البصري عندما تشاهد الفيديو أو الذي في دي .

رابعاً : التحضير :

وهناك شيء آخر هو أن تكون متواجداً وحاضراً على الأقل - وأنا أقول على الأقل -؛ لأنه عندما تحضر بنفسك تكون مع مجموعات من الناس ت يريد أن تبني مهاراتها وتتقدم وتنمو في الحياة بطريقة إيجابية ،

ومن الممكن أن تعرف على بعض الناس الإيجابين، وتكون لك طاقة إيجابية تساعدك على التقدم والنمو في تحقيق أهدافك ، والوصول إلى الرؤية .

فقال الشاب : أ يجب علي أن أ فعل ذلك كل شهر ؟  
فقال الرجل : أ لا تأكل كل شهر ؟ أ لا تشرب كل شهر ؟ أ لا تري أن تكون ممتازاً كل شهر ؟

إذن هذه هي الطريقة ، فالطعام هو غذاء الجسد ، أما القراءة فهي غذاء العقل والذهن ، وبالاثنين تصل في طريقك إلى الله عَزَّلَهُ - إن شاء الله - ، وبذلك تغذي روحك ، وبدون القراءة لن تتعلم كيف تغذي أيّاً من ذلك ، فالناس دائمًا تبحث عن أفضل أنواع الطعام لجسدها ، وأنا أريدك أن تبني ذهنك وتبني روحك بالقراءة والتقرب أكثر من الله عَزَّلَهُ .

وهذه - أيها الشاب - أسميهها بالمهارة المتكاملة التي تلمس الحواس بأكملها ، فتجعل كل حاسة عندك ماهرة ، فتعرف متى تسمع وتنصت ، وكيف تسمع وتنصت ، وتعرف كيف تتكلم وتنطق بالحروف والجمل والكلمات ، وتعرف كيف تعبر عن رأيك فتتكلّم كما يتتكلّم العلماء



والحكماء، فيسمعك الناس ويحبون أن يكونوا حولك؛ لأن عندك المعرفة، وتذكر أن الشخص الذي عنده المعرفة يلتف حوله الناس لكي يتعلموا منه، ولذلك قال الله ﷺ: «**قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ**»<sup>(1)</sup>، فأنت تعلم وتريد الناس أن تتعلم منك، فتستمر رسالتك، وتصبح صدقة جارية - إن شاء الله - .

فقال الشاب: بعد كل ما تعلمته منك أهذا يكفي لكي أحقق أهدافي وأصل إلى الرؤية، فقد أخذت بكل الأسباب، وتوكلت على مسبب الأسباب، ووضعت كل شيء بهذه الطريقة في موضعه، وأخذت المهارة التكاملة، فهل هذا يكفي؟

فرد الحكيم وقال: من الممكن أن يكفي.

فقال الشاب: أنت تقول لي دائمًا: من الممكن، ولكن هل هناك المزيد؟

فقال الرجل الحكيم: نعم؛ لأن المتميز والامتياز ليس له نهاية، وليس له حدود، باستمرار هناك تكملة.

لذلك دعنا نسير معًا في الطريق إلى الامتياز إلى المحطة التالية وهي:



## ♦ الفعل الإستراتيجي :

الفعل هو الذي يفرق بين النجاح والفشل ، وبين السعادة والتعاسة ، وبين التقدم والوصول إلى القمة ، أو القعود عن الوصول إليها .

الفعل لا يفصل بين الكلام وبين الحقيقة .. بين الخيال والحلم الخيالي .. بين الخيال والحلم الذي يتحول إلى واقع .

الفعل كما قلت لك من قبل عندما تقرأ عن السباحة وتزيد من قراءتك عن السباحة تصبح ماهراً تماماً في معلوماتك عن السباحة ، وهذا لا يعطيك الفرصة إطلاقاً لكي تصبح فعلاً سباحاً ، ولكن يجب أن تصبح وهو الفعل .

وإذا لم تضع معلوماتك وخبراتك وتجاريك في الفعل لن تستخدمنها ولن تنجح فيها ذلك عليك بالفعل الإستراتيجي .

فقال الشاب : الفعل الإستراتيجي !

ثم سأله : بماذا أبدأ ؟

فقال له : بعد كل ذلك ولكي تكون في الفعل الإستراتيجي عليك أن تبدأ التخطيط فهو الخطوة الأولى ، فمثلاً إذا أردت أن تتعلم لغة من اللغات فيجب أن تعرف لماذا ت يريد أن تتعلمها ؟ وتعرف الغرض منها ،



وهي رؤية يجب أن تساعدك - مثلاً - لكي تكون مديرًا كبيراً في شركة ما، فعندما تصل إليها يجب أن تساعد أكبر عدد ممكن من الناس ، وبذلك ترتبط أكثر بالله ﷺ؛ فاللغة تعطيك قوة أكبر ، واللغة تساوي إنساناً بأكمله؛ لأنك تتعلم لغة وتتكلّم بها مع الناس وبذلك توسيع لك الأفق، فتقرأ وتصبح ماهراً ، وبذلك تصبح من أقوى المتميزين .

فبفرض أنك تريد أن تتعلم لغة ما فابدأ بالخطيط ، والخطيط هو أين توجد مدارس اللغات أو معاهد اللغات التي تعلم فيها اللغات ؟

فتقول :

أولاً : من الممكن أن تتعلم من التلفاز .

ثانياً : ممكن أن تتعلم من القاموس .

ثالثاً : ممكن أن تتعلم من الكتاب .

رابعاً : من الممكن أن تتكلّم مع أحد الأصدقاء الأجانب .

فمثلاً ممكن أن تذهب إلى معهد أو مركز لتعليم اللغات ، وبذلك فأنت خططت ، ثم تبدأ بالخطوة الأولى أن تذهب بنفسك وتشاهد ماذا يفعلون ، وتشترك يومياً ، وتقرأ أربع كلمات وتحفظها تماماً ، ثم توزع جهلك على مجموعات من الأشخاص ، فمثلاً تقول : لو كنت في مطعم

وأريد أن أتكلم فقط بهذه اللغة ، أو أنا في بلد تتكلم فقط هذه اللغة ، فتتعلم كيف تطلب الطعام ، وكيف تطلب الفاتورة ، فأنت تتعلم بالتحديد المعلومات الازمة لك في هذا المطعم ، ثم في المطار تتعلم المعلومات الازمة لك في المطار وهكذا ، وبذلك تتعلم اللغة بطريقة فعالة وسريعة ، وهذا هو الفعل الإستراتيجي الذي يبدأ بالتخطيط ، فأنت تخطط لتعلم لغة .

وبفرض أنك تريدين تسافر إلى بلد أجنبي أو أي بلد آخر فأنت تخطط من البداية فتسأل أية شركة سياحة : ما هي التذاكر وما نوعها وما هو سعرها ؟ وما الطريقة التي تسافر بها إذا كانت بالطائرة أو بالسيارة أو بالحافلة .

فأنت تخطط قبل كل شيء ، وهذا هو التخطيط الإستراتيجي فبمجرد أن تخطط وتحدد ما الذي تريده وكيف تبدأ للوصول إليه وتضعه في الفعل .

مثلاً ، هيأنارجع إلى اللغة فأنت بدأت فعلاً تضع اللغة في الفعل ، وبمجرد أن تضعها في الفعل تبدأ بالتقيم ، فيجب أن تقييم هدفك ، وتقيم هذه الخطوة ، أي : هل أنت تسير في الطريق الصواب ؟ وهل





تعلم فعلاً ما تريده؟ وهل هذا هو المركز الذي تريده؟ وهل هذه هي المعلومات التي تريدها؟ ولذلك فأنت تقيم ، وعندما تقيم من الممكن أن تبدأ في التعديل؛ لأن ما قيمته في أسلوبك للتعليم من الممكن أنك لا تستطيع أن تفهمه من المدرس ، ولكن من الممكن أن تفهم من مجموعة من مصادر المعلومات بما فيها المدرس والكتاب القراءة ، وكل ذلك تعلم منه .

لذلك نقول : إن أفضل طريق للتعليم **الطريقة البصرية**؛ حيث تبدأ شاهد وتعلم أكثر .

ومن هنا فإن التقييم يأخذنا للتعديل ، فالتعديل يعدل من خطتك ، وعندما تعدل من خطتك تقف للحظة وتعلم مما قيمته وعدله وتعلم منه قبل أن تضيعه في الفعل مرة أخرى ، فعندما تعلمت منه تضيعه في الفعل مرة أخرى ، وتستمر في هذا التخطيط الإستراتيجي ، وهو جزء كبير من الفعل الإستراتيجي ، فتخطط وتضيعه في الفعل ، وتقييم وتعديل وتعلم ، ثم تضيعها في الفعل مرة أخرى ، وهذا هو الفعل الإستراتيجي الذي يعلمك خطوة بخطوة إذا كنت في الطريق الصواب أم لا .

لأن هناك بعض الناس يضعون أنفسهم في الفعل ويستمرون بكل

قوه وحماس ، وعندما يصلون إلى نهاية الطريق يجدون أنهم لم يحققوا أي شيء؛ لأنهم لم يدركو أن الطريق التي كانوا يسلكونها ليست هي الطريق الصحيحة للوصول إلى القمة ، فيبدؤون في الشكوى والشعور بالإحباط ، وترك الرؤية بما فيها الغاية والغرض والمدف؛ لأنهم شعروا أنهم بعيدون عنها ، وأن ما يفعلونه يجعلهم يفشلون ، ولكن في الحقيقة هذا الفشل لازماً للنجاح .

فسأل الشاب وقال : كنت أعتقد أن الفشل لا يسبب إلا الإحباط !  
فرد الرجل وقال : الحقيقة لا يوجد فشل ، ففي الطريق إلى الامتياز والقمة يوجد كل شيء .

وقال : ألا توجد الأمطار ؟

فقال الشاب : نعم .

وقال : ألا توجد الرياح ؟

فقال : نعم .

وقال : ألا توجد الصواعق ؟

فرد : نعم .

والزلزال ؟



فرد: نعم.

وقال: ألا توجد الأمراض؟

فرد: نعم.

وعندما تأكل في أي مكان فمن الممكن أن تصاب بتسسم.

فقال: نعم.

فأله الرجل الحكيم وقال: هل عندما أكلت وأصبحت بالتسسم

بعدت كلياً عن الطعام؟

فقال: بالطبع لا.

فقال له الرجل الحكيم: لماذا؟

فقال الشاب: لأنني سأموت.

فقال الرجل: ونفس شيء بالنسبة إلى الطريق إلى الامتياز فلن تقف

بسبب أي عائق مهما كان، فالفشل لازم للنجاح، وفي الواقع هو ليس

فشلًا، ولكنه تجربة وخبرة ومهارة، ولكنك وقفت في هذا المكان لكي

تفكير وتقدير.

وهنا التقييم والتعديل والتعلم عندما تقف مرة أخرى، وعندها لن

يستطيع أي مخلوق على وجه الأرض أن يأخذ مهاراتك ومعلوماتك



ومعرفتك وقوتك؛ لأنها أصبحت جزءاً منك ، وأصبحت جزءاً منها .

وعندما تعلم الطريق إلى الامتياز وتضع الاحتياطات لكل ما يمكن

أن يحدث ...

و قبل أن يكمل الرجل الحكيم كلامه رد الشاب وقال : احتيات ! ما

هي الاحتياطات ؟

فضحك الرجل وقال : هذه هي الخطوة التالية ، و كنت على وشك أن

أكلمك عنها ، كما ترى أنك وضعت كل شيء في الفعل من : الأخذ

بالأسباب ، والتوكل على مسبب الأسباب ، والارتباط بالموالٍ ~~شئون~~

و عرفت ما هو الفرق بين الرؤية والغاية والغرض والهدف والفعل

الإستراتيجي ، وأن تضع كل ذلك في الفعل ، ولا تضعه في أي شيء .

فرد الشاب وقال : إذن ما هي النهاية حتى أصل إلى الامتياز ؟

فرد الرجل وقال : الطريق إلى الامتياز لا يتنهى بمجرد الوصول إلى

النهاية ، وعندما تصل إلى النهاية تجد بداية جديدة ، فالنهاية في أي شيء

هي بداية شيء الذي يليه ، وعندما يتنهى شيء الذي يليه تصل إلى

بداية جديدة ، وهذا هو الحال حتى آخر يوم في هذه الحياة .

والآن دعنا نتكلم عن الاحتياطات في خلال خطوة التخطيط ، فأنتم



تفكر في كل العوائق التي من الممكن أن تحدث وتضع لها الاحتياطات مقدماً، وعندما تعرفها مقدماً فأنت تضع لها الحل مقدماً، وهنا في طريقك إلى الامتياز عندما تواجه أي تحديات الحياة تكون جاهزاً تماماً؛ لأنك تعرفه وتدرست عليه.

فسأل الشاب وقال: هل من الممكن أن تكون هناك أشياء لم أتوقعها، ولم أضع لها احتياطات؟

قال الرجل: نعم، ولكنك خططت للاحتمالات التي تعرفها، والتي لا تعرفها فأنت جاهز لها أيضاً... لماذا؟ لأنك تعرف أن الطريق إلى الامتياز سيكون فيه بعض الاحتمالات، ولا يوجد مخلوق على وجه الأرض يعرف كل الاحتمالات، ويعرف كل العوائق؛ لأن الله تعالى يعلمنا لحظة بلحظة، وعندما تحقق الهدف وتصل - بإذن الله - إلى الطريق الصواب والطريق المستقيم، وتقرب أكثر من الله تعالى، وتكون قد تعلمت تماماً، وتعرف خلق الله تعالى، وروعة الله تعالى، وتعرف جماله وقدرته وحنانه، وكيف أنه يبعث فيك كل ذلك لكي تكون أفضل، وعندما ترى ما حدث وتنظر إلى الماضي فتجد أنه يتحول من أنه كان مؤلماً في يوم من الأيام إلى أنه أصبح مفرحاً، فتعلم هذه الحكمة - أيها

الشاب - فأحياناً تنظر إلى الماضي فتجده مؤلماً، وتنظر إلى المستقبل فتجده مظلماً، ولكن انظر في داخلك وتوكل على الله بحب تام ، ثم انظر مرة أخرى ستجد الماضي مفرحاً والمستقبل مشرقاً ، وهذا هو الطريق إلى التميز ، وهذا هو الطريق إلى الامتياز .

ويذلك فنحن تقريرًا وصلنا إلى نهاية الطريق ، ثم ابتسם .

وهنا ابتسם الشاب وقال : أية نهاية ؟

قال الحكيم : اتفقنا أن نهاية الطريق هي بداية طريق جديد ، فكل نهاية لها بداية ، وكل بداية لها نهاية مستمرة في الزمن ، فدعنا نصل إلى نهاية هذه الفكرة ، وهي المهارة المتكاملة ، ونهاية الفكرة التي تليها وهي الفعل الإستراتيجي ، ونهاية الفكرة التي تليها وهي وضع الاحتمالات لكل شيء ، وهنا دعنا نسير معاً في الطريق إلى التميز لكي نصل إلى العوائق الأساسية التي من الممكن أن تعوقك وتبعدك عن الطريق إلى الامتياز ، وأنا أسمى هذه الأشياء - أيها الشاب - لصوص الحياة ولصوص التميز والنجاح ، وأول لص هو الذي حلف بعزة المولى عليه السلام أن يبعدنا عن الطريق المستقيم وقال : «**لَا قُعْدَنَ لَهُمْ صِرَاطُكُمْ مُسْتَقِيمٌ**»<sup>(1)</sup> ، وهو



الشيطان الرجيم.

ويجب أن تعرف أن استراتيجية الشيطان تتكون من ثلاثة أجزاء أساسية هي :

**الجزء الأول** : هو أن يوقعك في الشرك بالله - لا قدر الله - ، ومن ضمن أنواع الشرك التي يقوها بعض الناس بدون علم ، ودون أن يعرفوا ما يفعلون ف يقولون : توكلت على الله وعليك وهذا شرك ؛ لأنك عطفت بهذه الواو شخصاً فأصبح هذا الشخص في نفس المستوى الذي تتوكل عليه بذلك ، ولذلك كن حذراً ، فتوكل على الله بذلك فقط ، ثم قل : وعندي ثقة - إن شاء الله - فيك .

الشرك بالله يجعلك تبتعد تماماً عن هذه الطاقة الروحانية؛ لأنك أصبحت ضائعاً في المادة وفي الدنيا .

وبعض الناس يعتقدون أن الأسباب هي السبب .

**الجزء الثاني** : إن لم يستطع أن يوقعك في الشرك فإنه ييعدك عن الطاعة .

فـ**سؤال الشاب** : كيف ؟

قال الرجل : هناك قصة كتبها **الشيخ الشعراوي** - رحمه الله - وهو

يتحدث عن أبي الدرداء عندما ذهب إليه رجل وقال له: إنه خسر كل شيء، وإنه وضع ثروته ودفنتها في مكان ما، ولا يعرف أين وضعها، وطلب من هذا الولي من أولياء الله الصالحين أن يحييه عليها.

وأجاب أبو الدرداء قائلاً: كيف أستطيع أن أفعل ذلك، ولكن ما أستطيع أن أقوله لك: إن غداً - إن شاء الله - اذهب لصلاة الفجر وبنية تامة اطلب من الله تعالى أن ينير لك الطريق لكي تجدها. فشكره الرجل وذهب.

وفي اليوم الثاني استيقظ مبكراً وذهب إلى المسجد لصلاة الفجر، وفي طريقه للمسجد تذكر أين وضع ثروته، فذهب مسرعاً ووجدها فعلاً وأخذها، وكان في متنه السعادة، وذهب لأبي الدرداء وقال له: وجدتها وجدتها، لقد وجدتها.

فسأله أبو الدرداء بابتسامة وقال له: هل صليت الفجر؟

نظر له الرجل بنظرة حزن وقال: لا.

قال أبو الدرداء: علمت أن الشيطان لن يتركك هذه الليلة.

وهذا هو بعد عن الطاعة، فابعده عنك، واجعل تركيزك يذهب إلى هدفك ورؤيتك.



والشيطان قد يلبس باطله ببعض الحق، فمثلاً وأنت تصلي من الممكن أن تأتي لك أية فكرة عن أهدافك وعن أحلامك وكيف تتحققها، وهذا تفكير إيجابي، ولكن ليس هذا وقته؛ لأنك في حضرة المولى عَزَّلَهُ، وهنا عندما تصلي يجب أن تحمي نفسك من التفكير السلبي والإيجابي، ومن أي تفكير يبعدك عن الصلاة والوصل والاتصال بالله عَزَّلَهُ، فهنا التفكير الإيجابي في هذا الوقت يعمل ضدك، فالتفكير هنا ليس تفكيراً لأن الشيطان يبعدك عن الطاقة الروحانية والارتباط بالله عَزَّلَهُ، فهو يبعدك عن الطاعة ويجعلك ترتكز على أهدافك وعلى أحلامك ونقوذك، وينحيفك من الحياة، ويجعلك تبتعد وتشعر بعدم الأمان.

**الجزء الثالث:** إن لم يستطع أن يوقعك في الشرك فإنه يبعدك عن الطاعة، أو يشتتك في الطاعة ويجعلك تشک فيها مثلاً: عندما تتوضأ يجعلك تشک في الوضوء هل توضأت أم لا؟ وهل توضأت بطريقة صحيحة أم لا؟ وعندما تصلي يجعلك تشک هل صلیت ركعة أم ركعتين؟ وماذا قلت؟ ويجعلك تصل إلى اللخبطة والتشتت في الطاعة. هذه هي إستراتيجية هذا اللص، فأولاً يضعك في الشرك، وإن لم يستطع يبعدك عن الطاعة، وإن لم يستطع يشتت طاعتك ويجعل اللخبطة

في ذهنك وأنت تطيع الله ﷺ، فهذه اللخبطة تبعده عن الطاعة، وهذه هي طريقة المستمرة في الزمن، ولن يتركها طالما أنت قررت أن تكون متميزاً بحب الله ﷺ، فلن يتركك الشيطان أبداً، لأنه يعلم تماماً أنت تقترن من الله ﷺ، ووظيفته فعلاً وحلفه أنه من ألد الأعداء الذين حذرنا منهم الله ﷺ.

فيجب أن تعرف أن من أول اللصوص المستمررين في الزمن حتى يوم الدين الشيطان الرجيم.

وقد تكتسب منه بعض الصفات مثل الغرور، فقد تصاب بالغرور، لأنك حققت شيئاً لم يحققه الآخرون، وبين الغرور والثقة فرق بسيط جداً؛ فالشخص المغدور لا يرى إلا نفسه فيقع في مطبات الذات السفلية، ويتكلّم دائمًا عن نفسه، وتكون كلمة أنا عنده عالية جداً، والإنسان المغدور يرى الناس أقل منه، ويرى نفسه أعلى منهم؛ لأنه إنسان مغدور ودليله على ذلك ما حققه من أسباب، وبذلك يوقعه الشيطان في البعد عن الطاعة؛ لأن هذه الطريقة وهذا الغرور يتصرف بصفة اتسم بها الشيطان؛ لأنه قال: أنا أفضل منهم، وأنا مخلوق من النار، وأدّه خلوق من طين، فبدأ بالغرور والكبرياء، ولذلك أخرجه الله ﷺ من أرضه،



فكن حذراً من الغرور.

أما الثقة بالنفس فالشخص الذي يثق بنفسه هو شخص متواضع وشخص بسيط جداً، ويُثقل إلى كل البشر، ويُنزل إلى أي إنسان، فإذا أعزْتَكَ أي شخص على الغداء وهو إنسان بسيط جداً فتقبل الدعوة وكن فرحاً واجلس معه على الأرض، وأسعدْه بأية طريقة لم تخطر لك على بال، فالبساطة موجودة في كل شيء، ستتجدها في الشمس وهي تخرج بالنهار، تخرج وتشرق وتُرى شروق الشمس ببساطة شديدة، وترى القمر ببساطة شديدة، والنجوم، وكل شيء يسير في مجاله، وكل شيء يسير في ملکوت الله تعالى ببساطة شديدة، لذلك المتميز هو إنسان بسيط جداً الدرجة لم تخطر لك على بال.

فابتسم الشاب واقترب من الرجل قبل يده وقال له: مثلك أينما الرجل الحكيم، فكل هذا الوقت وهذه المعلومات تعطيها لي بدون مقابل، وأنا تعلمتك منك هذه البساطة.

فرد الرجل وقال: الآن أعود بالله من الشيطان الرجيم، وأطلب من الله تعالى أن يعيّنني على ما قلت؛ لأن كل ذلك أعطيه الله تعالى، وأنا أينما الشاب لست إلا سبباً من الأسباب التي سخرها الله تعالى لك لكي تكون متميزة.

فأعلم أيها الشاب أن الله يحبك ويريدك أن تكون متميزاً،  
فاستخدمها بارتباط أكثر بالله.

ثم نظر إليه وقال: وبعد الغرور الأنانية، والأنانية أولها أنا وآخرها  
نية، إذن هذه هي النية المرتبطة بالأنا، فالأنانية هي الذات السفلية،  
الموجودة بداخلنا، وهي تعني أنه لا يوجد غيرك أنت، فالنقد تملكها  
أنت، والأفكار تملكها أنت، وتأخذ كل شيء بنفسك، ولا تحب  
الآخرين، وحتى إذا كنت تحب لهم الخير فأنت لا ترى إلا نفسك في كل  
شيء، وهذه هي الأنانية، فالأنانية أن الإنسان لا يرى إلا نفسه في كل  
شيء، ولا يحب أن يعطي أي شيء، فهو إنسان أناني، فتجده عندما يكون  
على مائدة الطعام يأكل أكثر من الآخرين، ويمكث أكثر من الآخرين،  
ويهتم بنفسه أكثر من الآخرين، ولا يهتم بالآخرين، ولا يهتم بمشاعر أو  
أحساس الناس، ولا يهتم بأي شيء.

وهذه الأنانية تجعل الناس تبعد عنه، فيشعر بوحدة فظيعة وقطيعة  
بينه وبين الناس.

اعلم أن الضياع في الأسباب بسبب التكنولوجيا المودعة في هذا  
العصر والتقدم السريع الذي يحدث حولنا، والمنافسة في الفرص التي



نراها في كل لحظة من لصوص الطريق إلى التميز والنجاح والتقدير ، فقد يضيع الإنسان في هذه الأسباب ، ومواضيع الكون والعالم في هذه اللحظة هو التقرب من الأسباب والبعد عن مسبب الأسباب كما قلنا من قبل ، وقد وضعتك أنا شخصياً في هذا الفخ عندما طلبت منك أن تضع كل شيء ، فأخذت بكل الأسباب لكي تحصل عليها ، ووجدت نفسك أخيراً أنك لم تحصل على أي شيء؛ لأنك لم ترجع إلى مسبب الأسباب .

ففي الطريق إلى الامتياز تكون الأسباب من الجوارح ، أما التوكل فهو في القلوب ، فأنت مستمرة في قلبك على التوكل على الله تعالى ، واستخدام أسبابه التي سخرها لك ، وعندما تستخدم الأسباب تتوكل على المولى تعالى وتشكره وتحمد़ه بعرفانٍ تامٌ .

ولذلك الضياع الموجود في هذه الدنيا مرده إلى الأخذ بالأسباب والاعتماد على التكنولوجيا ، والاعتقاد أن هذا هو النجاح ، أو أن هذه الأسباب هي التي نجحت الإنسان ، فكن حريصاً جداً من هذا التقدم السريع أو الضياع فيه ، فكلما وجدت اختراعاً يساعدك على التقدم فارجع في الحال إلى مسبب الأسباب الذي أعطاك القدرة على التفكير وعلى الابتكار فابتكرت ذلك ، فاشكره واحمدُه وتوكّل عليه؛ لأنَّه الذي

سخر لك الأسباب ، وبذلك تكون طائعاً للمولى عز وجل .

وهنا تذكر أنه ورد في الآثار أن الله عز وجل قال : عبدي أطعني أجعلك عبداً ربانياً تقول للشيء كن فيكون ، وهنا دعني أشرح لك - أيها الشاب - هذه الجملة الرائعة :

عبدي : وهذا تخصيص و تحديد ، فمن الممكن أن يقول : يا عبد ، ولكن الله عز وجل قال : عبدي كما أنت تقول : رب ، أو أنك تقول : ابتي ، وهذا فيه تعظيم و تخصيص و تحديد للشخص الذي أمامك .

أطعني : أنت تقول : لماذا يارب ؟

فيقول لك الله عز وجل : ابتعد عما أردىتك أن تتبعه عنه ، واقرب مما طلبت منك أن تقرب منه ، وأطعني بما طلبت منك ، أطعني تماماً أجعلك عبداً ربانياً؛ لأن الله عز وجل هو الذي يقول للشيء : كن فيكون ، فيجعلك عبداً ربانياً ، فالرسل والأنبياء جميعهم عباد الله الربانيون يقولون للشيء : كن فيكون ، وسخر لهم الأسباب ، فمنهم من كان يسير على الماء ، ومنهم من كان يحيي الموتى ، ومنهم من كان يكلم الطيور والحشرات والنباتات ، وسخر الله لهم الجن ، ومنهم من أعطاهم الله عز وجل معجزة القرآن الكريم المستمر إلى يوم الدين .



وهنا: عبدي أطعني أجعلك عبداً ربانياً تقول - أنت الذي تقول للشيء كن فيكون لأن الله تعالى سخر لك أسباب الكون، وقوانين هذه الدنيا، ومنها قوانين توافق الخواطر.

وسأل الرجل الشاب وقال له: هل حدث لك في أي يوم من الأيام أنك فكرت في شخص ما فوجدته يتصل بك أو وجدته أمامك وكنت تفك فيه وهو يقول لك: وأنا أيضاً كنت أفكر فيك؟ قانون توافق الخواطر وقانون الانجذاب وقانون الجذب هو أن تفكر في شيء وتجده يحدث، وقانون الرجوع هو عندما تفك في شيء يعود عليك من نفس النوع.

أترى أيها الشاب كيف يسخر لك الله تعالى قوانين الأهداف، فعندما تفك في هدف يفك فيك، وعندما تفك فيه يتواجد في إدراكك، وعندما تكتبه يتواجد في وجداً لك، وعندما تضيئه في الفعل يصبح جزءاً لا يتجزأ منك، ولن تستطيع ألا تتحققه؛ لأن هذا الهدف أصبحت له طاقة، فمثلاً عندما تكون الأم حاملاً سيخرج الطفل بعد 9 شهور منها كانت الظروف، ولن تستطيع أي أم منها كانت الظروف أن تقول: سأحتفظ بابني لمدة 3 شهور زيادة، وهذا نفس الشيء بالنسبة للهدف، فعندما

يتبلور الهدف يجب أن يولد ويخرج للحياة.

وخذ هذه الحكمة أية الشاب: ما يوجد في قلبي ويجري في دمائي وسيطر على فكري يجب أن يخرج للحياة، وهذا هو الهدف الذي هو جزء لا يتجزأ من الرؤية.

ومن لصوص النجاح أيضاً.. الوعود الكاذبة..

### ♦ الوعود الكاذبة:



فنظر الرجل إلى عين الشاب وقال له: تعلم أية الشاب ألا تعطي وعداً لأي إنسان إن لم تستطع أن توفي بوعدك، وتذكر ما قاله الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ مَأْتُمْ مَمْلُوكِينَ مَا لَمْ تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ﴾<sup>(١)</sup>، وهذا مقت وكمب كبير عند الله تعالى، فلا تعدد أي إنسان إن لم تستطع فعلَّاً أن توفي بوعدك، بما في ذلك أن تعطي ميعاداً لأحد بفرض أنك مثلاً تقول لشخص: سأقابلك الساعة الثالثة ثم تذهب متأخراً ساعة، وافرض مثلاً أنك ذهبْت ووجدت الرجل قد مات في هذه الساعة كيف سيكون إحساسك وشعورك؟ فلماذا يتذكرك أنت ساعة، فساعة تضييع من عمره وهو يتذكر فيها ولا يفعل شيئاً



فتخيل عقابك عند الله ﷺ، فلا تعد أي إنسان بأي شيء، وباستمرار اطلب وقتاً للتفكير، وعندما تعدد لابد أن تنفذ وعدك.

قال الشاب: خذها مني أيها الرجل الحكيم: لن أعد أي إنسان بعد هذا اليوم إلا وأنا قادر بإذن الله على تنفيذ هذا الوعد، بل سأفعل أكثر من ذلك فعندما أعد أي شخص سأكتب الميعاد؛ لأنه لو حدث وتوفاني المولى ﷺ سيأتي شخص آخر من بعدي سيوفي بالوعد.

فابتسم الرجل الحكيم وقال: بارك الله فيك ستتجدد - إن شاء الله -

أنك ستصل إلى أعلى الدرجات من التقدم والنجاح في طريقك إلى الله ﷺ؛ لأن هذا هو الطريق إلى الامتياز.

ثم واصل الرجل الحكيم وقال:

من لصوص الطريق إلى الامتياز أيضاً.. الكذب..

### ♦ الكذب:

فلا تكذب على أي شخص في الحياة مهما كانت الظروف أو التحديات، فابعد الكذب عن لسانك؛ لأنك لو نطقت به في يوم ما سيأخذها الشيطان عليك ويساعدك أكثر وأكثر لتكون كذاباً محترفاً فلما

تكذب إطلاقاً، وخذ وقتاً أكثر، وفك بطريقة تكون إستراتيجية، ثم تكلم بالصدق، ولا تقل إلا الصدق، وتذكر أن رسولنا الكريم ﷺ كان يسمونه: الصادق الأمين، فالصادق أولأثم الأمين، فهو كان يصدق فيما يقول، وأميناً في تعاملاته مع الناس.

فلا بد أن تفي بالوعد، وأن تعطي الأمانة لأصحابها كان الشخص سواء كان مسلماً أم غير مسلم، مؤمناً أم كافراً طالما أنه هو صاحب الحق، ولا تقل: إن هذا من حقي؛ لأن هذا ليس من حقك طالما أخذت مالاً أعطه لمن يستحقه، وإنما تستعاقب عليه من الله ﷺ، وكن متأكداً أنه طالما أن مالك أخذته أو ملكته بالحلال تأكد أنه سيأتيك؛ لأنك كنت صبوراً فلاتكسب إلا بالحلال.

ولا تكذب منها كانت الظروف، ولا تأخذ ما ليس لك سواء أكان بالنصب أم بالاحتياط أم بالرشوة، فلا تأخذ إلا ما تستحقه فقط، ولا تفرض نفسك على الناس، وتذكر أنك في الطريق إلى الامتياز ستقابل أناساً كثيرين، وستقابل إغراءات كبيرة بالمال، فلا تأخذ إلا ما يرضي الله ﷺ، ولا تكسب إلا بالحلال، وتذكر أن الله ﷺ سيسألك عن المال الذي حصلت عليه، فإذا كان حلالاً وصرفته في الحلال سيسألك عليه الله



، وإذا كان حلالاً وصرفته في الحرام فسيحاسبك عليه الله تعالى؛ لأنه حلال وأنت وضعته في الحرام، وإذا كان حراماً وضعته في الحرام ستحاسب عليه، وإذا كان حراماً واستخدمته في الحلال ستأخذ حقك في الدنيا، ومن أخذه بالحلال سيعتبر بهذا الحلال، ولكنك ستدفع الثمن لأن جذوره من الحرام، فلا تكسب إلا بالحلال.  
وكن حريصاً من الفرق بين الدخل والمكسب، والرزق الحلال والرزق غير الحلال، والرزق المبارك والرزق غير المبارك.  
فنظر إليه الشاب وقال له: بارك الله فيك وفي علمك.

وقال له: فما هو الفرق؟

فرد الرجل الحكيم وقال: المكسب هو أنه لو عندك شركة وهذه الشركة أعطيتك 100 دولار فهذا هو مكسب الشركة ودخلك الشخصي منها هو 20000، ومن الـ20000 أعطيت لوالدك ولوالدتك 2000 و2000 لأولادك ولإخوتك ولزوجتك، وسددت بعض الديون، ودفعت الضرائب المستحقة، وتفضل لك أخيراً من الـ20000 مبلغ 5000 فهذا هو رزقك.

والرزق المبارك هو الذي يبعد عنك الله منه الصرف غير الضروري،

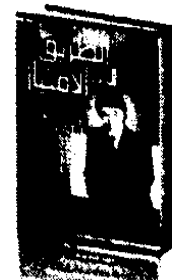
والحقد على الذين معهم، والمقارنة بينك وبينهم، فتجد نفسك تصرف كل الـ 5000 في أول عشرة أو خمسة عشر يوماً من الشهر، ثم تعيش الباقى من الشهر في ديون، وهذا هو الرزق غير المبارك.

أما الرزق المبارك فيبعد عنك الله تعالى كل أساليب الصرف غير الازمة، فتجد نفسك راضياً ومكتفياً وسعيداً ومرضياً، وتتوفر من هذا المبلغ أيضاً، وهذا المبلغ هو المكسب، وهو الدخل، وهو الرزق.

والرزق الحلال الذي كلمتك عنه، والحلال الذي قسمه الله تعالى لك فتكون راضياً وتقول: الحمد لله، وتبعد عن الرزق غير الحلال منها كانت الظروف، فمثلاً إنسان يقول لك خذ 10000 لك هذا حلك،

فطالما أنك لم تتعب فيها فلا تأخذها وأنت عندك شك بها؛ لأنها رشوة، وأنت ستقابل الله تعالى فإن لم يكن اليوم فسيكون غداً، فهل أنت جاهز؟ هل أنت مستعد؟ فابعد عن الدخل غير المشروع والرزق غير المشروع؛ لأنه رزق معك ولكنه غير مشروع وغير حلال.

فالرزق المبارك هو الذي يبعد عنك المصاريف التي ليس لها أي ضرورة، أما الرزق غير المبارك فهو الذي يضعك في المقارنة بينك وبين ما عند الآخرين، وعندها تشعر بالإحباط وأنك ليس عندك حظ، فتصاب



بالحسد وتحسد الناس ، ولا تترك حتى وأنت نائم فتنام تعيساً تماماً.

فقال الشاب : هل يوجد هناك أشياء أخرى من لصوص النجاح ؟

فرد الرجل وقال : هناك لصوص كثيرة ، ولكنك ستكتشفها من  
خلال طريقك إلى الامتياز .

ومن هذه اللصوص أيضاً .. عدم الصبر ..

## ❖ عدم الصبر ❖

فإن لم تصبر لن تنال أي شيء؛ فالصبر خير ولكن بشرط أخذك بكل  
الأسباب والتزمت واستمررت في هذا الالتزام مهما كانت الظروف  
ومهما كانت التحديات .

فقال الشاب : عدم الصبر !! هل بعد كل ذلك وبعد كل ما فعلته لم  
أصل إلى ما أريد ؟

فقال الرجل : في الوقت المناسب عندما يقرر الله تعالى أن هذا الوقت  
خير لك وأنه الوقت المناسب ، لذلك يجب عليك الصبر ، قال الله  
تعالى : ﴿ وَبَشِّرُ الصَّابِرِينَ ﴾<sup>(1)</sup> ، وقال أيضاً : ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴾<sup>(2)</sup> .

1 - سورة : البقرة . الآية : 155 .

2 - سورة : آل عمران . الآية : 146 .

فكن من الصابرين؛ لأنك فعلت كل شيء ولم تستطع فعل أي شيء في  
الوقت الحاضر، فاصبر إن الله يحب الصابرين.

عبدِي أطعني أجعلك عبدَ ربانِيأ تقول للشيء كن فيكون  
فالله يحب إذا عزمت أن توكل عليه، ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ﴾<sup>(1)</sup>،  
﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ﴾<sup>(2)</sup>.

قال الشاب: وإذا صبرت هل هذه هي نهاية المطاف؟  
فابتسم الرجل وقال له: كما قلت لك أخيها الشاب: إن نهاية المطاف  
هي بداية مطاف جديد، ونهاية هذا المطاف الجديد هي بداية مطاف آخر  
جديد، ولا يتوقف ذلك حتى النهاية، إلا وقد انتهت الحياة بـنهاية  
الرسول ﷺ؛ لأنه لم ينته ولكن علمه وأسلوبه وطريقته وأخلاقه وعلومه  
وما أعطاه الله ﷺ ما زال مستمراً، وسيكون مستمراً إلى يوم الدين،  
وهذا ما فعله الله ﷺ مع الرسول والأنبياء والصحابة ومع الأولياء  
الصالحين، والله ﷺ أعطانا الذي تستمر عجلة المعرفة، وهذه العجلة  
تعطى فتعطي، وعندما تأخذها أنت فتعطيها تصبح قناعة وصل تأخذها  
من المولى ﷺ وتعطيها للأخرين، فأصبحت أنت القناعة، فتتمتع بهما

1 - سورة : آل عمران . الآية : 159 .

2 - سورة : آل عمران . الآية : 146 .



أخذه، وتتمتع بما تعطي، وبذلك لن تكون لك خاتمة، ولن تكون لك نهاية؛ لأنك مستمر في الزمن؛ فالجسد ذهب أما أفكارك فلا تنتهي، ولذلك فالطريق إلى الامتياز يعتمد على الأفكار وليس فقط على الأشخاص ، فالشخص عندما يموت تنتهي أفكاره ، ولكن الشخص المتميز يعطي غيره .

وهذه الأشياء التي أريدك أن تتذكرها - أيها الشاب - بعد ما تعلمت ما هم لصوص النجاح ، وأخذت بالأسباب ، وتوكلت على مسبب الأسباب ، وارتبطت بمبسب الأسباب ، وتعلمت المهارة المتكاملة ، وتعلمت التخطيط الإستراتيجي ، والفعل الإستراتيجي ، وأصبحت حريصاً من الوقع في براثن لصوص النجاح ، ولكن يبقى بعض الأشياء .

فنظر له الشاب وقال : أعرف أن النهاية هي البداية ، والبداية هي النهاية .

فقال له الرجل : دعنا نستمر في طريقنا إلى الامتياز لكي نصل إلى الإخوة الثلاثة وهم :  
(الالتزام والإصرار والانضباط )

وأخذ الرجل الحكيم الشاب من يده وهو يشعره بالحنان والتواضع التام حتى بكى الشاب وشعر بالامتنان ، وهنا وقف للحظات وهو ينظر إلى السماء ، فتركه الحكيم تماماً لكي يكون في خلوته اللحظية ، وبعدها استمر الشاب في السير فسأله الحكيم : هل قضيت الواجب ؟

فقال الشاب : شكرت المولى عَزَّلَهُ .

والدموع في عينيه ، ونظر الشاب إلى الرجل الحكيم فوجده دموعه تسيل على وجهه فقال له : لماذا تبكي ؟

فقال : أنا لا أبكي ، فهذا هو حبي لله عَزَّلَهُ الذي يتدفق من كل جزء مني ، فتعانق الرجلان وهم يسيران معاً في طريقهما إلى الامتياز ، حتى وصلا إلى المحطة التالية فقال الحكيم : دعني أكلمك عن .. الالتزام ...

### ♦ الالتزام ♦

الالتزام يجعلك تستيقظ عندما تريد أن تنام .

الالتزام يجعلك تهتم بصحتك وأنت لا ت يريد أن تفعل أي شيء .

الالتزام يجعلك تقرأ وأنت لا تشعر أنك تريد أن تقرأ .

الالتزام أن تكون ملتزماً بهذا الفكر ، وأن تكون قوياً في هذا الفكر ،



ولا ترکه إطلاقاً منها كانت الظروف.

فقال الشاب: إذن الالتزام في متهى القوة.

فقال: نعم:

### ✿ الإصرار:

فقال الشاب: إذن ما هي فائدة الإصرار؟

فقال الرجل: الإصرار يجعلك مصرأً على الالتزام، فلا ترکه منها كانت الظروف، وهنا يأتي الإصرار، فأنا ملتزم أن أمشي عشر دقائق يومياً، ومصرأً عليه منها كانت الظروف والتحديات.

### ✿ الانضباط:

فسأل الشاب: فما هو الانضباط؟

فرد الرجل الحكيم بابتسامة وقال: الانضباط هو الاستمرارية؛ فالانضباط يزيد الإصرار قوة، والإصرار يزيد الالتزام قوة، ولذلك أنا أسميهم الإخوة الثلاثة.

والانضباط هو الاستمرارية في الشيء؛ لذا قال لنا الرسول ﷺ عندما

سُئِلَ : أَيُّ الْأَعْمَالِ أَحَبٌ إِلَى اللَّهِ ؟ قَالَ : " أَدُومُهَا وَإِنْ قُلْ " <sup>(١)</sup> ، فَهَذَا الْقَلِيلُ  
الَّذِي تَفْعَلُهُ كُلُّ يَوْمٍ يَصْبُحُ جُزْءًا مِّنْكَ ، فَتَفْعَلُ قَلِيلًا آخَرَ غَيْرُ هَذَا الْقَلِيلُ ،  
فَالْقَلِيلُ مَعَ الْقَلِيلِ يَحْدُثُ الْكَثِيرَ .

وَهَذِهِ هِيَ الطَّرِيقَةُ ، وَهَذَا هُوَ حَالِي مَعَ الْهَدْفِ ، فَهَدْفٌ مَعَ هَدْفٍ مَعَ  
هَدْفٍ مَبْنَى عَلَى الْغَايَةِ يُوَصِّلُكَ إِلَى الرُّؤْيَا ، وَبِذَلِكَ فَإِنَّ الإِخْوَةَ الْثَّلَاثَةَ :  
الْالْتِزَامُ وَالْإِصْرَارُ وَالْانْضِبَاطُ يَجْعَلُونَكَ لَا تَرْكَ هَدْفَكَ مَهْمَا كَانَتْ  
الظَّرُوفُ ، وَلَا تَرْكَ رَوْيَتَكَ مَهْمَا كَانَتْ التَّحْدِيدَاتُ ، وَمَهْمَا كَانَ الشَّيءُ ،  
فَأَنْتَ مُلتَزمٌ وَمُصْرِّعٌ عَلَيْهِ وَمُنْضَبِطٌ فِيهِ .

ثُمَّ ابْتَسَمَ الرَّجُلُ الْحَكِيمُ وَقَالَ : لَا تَسْأَلْنِي هَلْ هَذِهِ هِيَ النَّهَايَةُ كَمَا هِيَ  
عَادْتُكَ ؟

فَقَالَ الشَّابُ : أَعْلَمُ أَنَّهَا سَتَكُونُ الْبَدَائِيَّةُ ، فَمَا هِيَ الْبَدَائِيَّةُ الْجَدِيدَةُ ؟  
فَقَالَ الرَّجُلُ : الْمَرْوَنَةُ الْتَّامَةُ ، وَهِيَ أَنْ تَكُونَ مِرْنَانِيَّةً فِي الْحَيَاةِ ، فَمِنْ  
الْمُمْكِنِ أَنْ تَكُونَ مُلتَزِمًا بِشَيْءٍ وَمُصْرِّعًا عَلَيْهِ وَمُنْضَبِطٌ فِيهِ ، وَلَكِنَّكَ تَسِيرُ  
فِي الطَّرِيقِ الْخَطَأِ وَتَنْسَى طَرِيقَ الصَّوَابِ ؛ لَأَنَّ فِي طَرِيقِكَ مِنَ الْمُمْكِنِ أَنْ  
تَأْخُذَ طَرِيقًا أُخْرَى فَرِعَيَّةٍ فَتُضَيِّعَ فِيهَا ، وَتَعْتَقِدُ أَنَّكَ تَسِيرُ فِي الطَّرِيقِ  
الصَّوَابِ ؛ لَأَنَّكَ لَمْ تَقِيمْ كَمَا تَكَلَّمُنَا فِي التَّخْطِيطِ الْإِسْتَرَاتِيجِيِّ وَالْفَعْلِ

1 - أَخْرَجَهُ الْبَهْجَارِيُّ ( 6465 ) وَغَيْرُهَا . وَمُسْلِمٌ ( 1864 ) .



الإستراتيجي ، فلم تقييم الطريق؛ لأنك فرحت به وبما أجزته ، فتجد نفسك في الطريق إلى الشيطان؛ لأنك فرحت بما أجزته وحققت إنجازاً آخر ، ونسيت أن تشكر الله تعالى ، فضعت في الأسباب ، وفتنت بالأسباب ، فهلكت بالأسباب .

ولكن الله تعالى يحبك فسيجعلك تقف فتفشل ، فهذا الفشل بركة من الله تعالى؛ لأنك عندما تقع فتمرض فهذا المرض بركة ، أو تتألم فهذا الألم بركة؛ لأنه عند الأمراض والألام وعند الفشل يحدث الأمل ، ولو لا الألم لما وجد الأمل ، ولو لا العلم لما وجد العمل ، ولو لا السبب لما كان الوصول ، لذلك فإن هذه التحديات هي البداية للوصول إلى ما نريده .

فتذكر أيها الشاب أنه لو لا وجود عكس المغنى لما كان للمعنى معنى ، ولو لا وجود الألم لما كان للراحة معنى ، ولو لا وجود الفشل لما كان للنجاح معنى ، ولو لا وجود الليل لما كان للنهار معنى ، ولو لا وجود المرض لما كان للصحة معنى ، ولو لا وجود العسر لما كان لليسر معنى ؛ فالعسر واليسير قال لها الله تعالى: أنت معاً ، وقال لنا: ﴿إِنَّمَا مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾<sup>(١)</sup> ، وكررها مرتين ، وستجد في العسر ألف واللام؛ لأنه محدود ، أما اليسير فهو ليس محدوداً ، ولو لا العسر لما كان لليسر

معنى؟ فالشخص الذي عنده اليسر مستمر في الزمن لا يشعر به، فيجب أن يكون العسر موجوداً لكي تتمتع باليسر، ففي العسر فوائد.

**فتعجب الشاب وقال: في العسر والتعب فوائد؟**

قال له الرجل الحكيم: نعم فعندما تكون متعرضاً تقول: يا رب، فيقول لك الله تعالى: لبيك عبدي، وعندما تكون متعرضاً تفكر بطريقة مختلفة لكي تخرج من العسر، وعندما تكون متعرضاً تتعلم شيئاً جديداً فتنمي أفكارك، لذلك ففي العسر فوائد، ومن العسر تذهب إلى اليسر، لذلك يجب أن تكون مرتنا تماماً.

**قال الشاب: وما هو الفرق بين المرونة والضياع في الطريق؟**

قال الرجل: كن ملتزماً بهدفك ومصرراً عليه ومنضبطاً فيه، ولكن كن مرتنا في أسلوبك، فمن الممكن أن تسلك أكثر من طريق حتى تصل إلى نهاية المطاف، وحتى تصل إلى النجاح والتميز الذي تريده، وتحصل إلى تحقيق هدفك، فالمرونة هي أسلوب، والالتزام والإصرار والانضباط في الهدف معناه ألا تتركه إطلاقاً، ولكن كن مرتنا في أسلوبك، ومن هنا دعنا نسير إلى المحطة التالية.

وهنا لم يسأل الشاب وبدأ في السير مع الحكيم دون أن ينطق بأية



كلمة، ولكن بداخله كان يذكر الله ﷺ، وكان يسبح الله ﷺ، وكان يشكر الله ﷺ، ويحمد المولى ﷺ، وكان في وجهه ابتسامة جميلة، وعيناه مليئة بالدموع، دموع الحب لله ﷺ، حتى وصل الاثنان إلى المحطة التالية، وهنا توقف الرجل ونظر إلى الشاب وقال له: حان الوقت لتساعد أكبر عدد ممكن من الناس، فما أعطاكم الله ﷺ ليس ملك، ولذلك أن تتمتع به، وعندما تعطيه تزيد متعتك، وهذه هي السعادة أخيها الشاب، فلكي تجعل من السعادة عادة يجب أن تكون في حب الله ﷺ، ولذلك عندما تساعد الناس تشعر بهذه السعادة، فتساعد أكبر عدد ممكن من الناس بعلمك ...  
بفكرك كما أفعل أنا وأساعدك بعلمي وفكري الذي أعطانيه الله ﷺ.  
فمن أول لحظة وبمجرد أن تتعلم فعلم، وبمجرد أن تحصل أنت، وتذكر أننا نعيش - بإذن الله - من أجل أكل أكل عيشنا من النقود والمال الذي نعمل لأجله، ولكن نصنع حياتنا بأكملها عندما نعطي .  
وهنا نظر الشاب إلى الرجل الحكيم نظرة حب وعرفان بكل هذا العلم، وهذا الصبر، وهذا الالتزام، وهذا الإصرار، وهذا الانضباط، وهذه المرونة في معاملة شاب ضائع لا يعرف أين الطريق، وقال الشاب: هذا وعد مني لك .



فقال الحكيم: لا تَعِدْ.

فقال الشاب: وأنا مصْرٌ على هذا الْوَعْدِ: أَنِّي لَنْ أَخْلُ مِهْمَا كَانَ  
الظَّرْفُ أَو التَّحْدِيَاتُ عَنْ ارْتِبَاطِي بِاللهِ تَعَالَى، وَلَنْ أَخْلُ لَحْظَةً عَنْ ذِكْرِ  
الْمَوْلَى تَعَالَى، وَعَنْ شَكْرِ اللهِ تَعَالَى، وَعَنْ الْحَمْدِ بِعْرَفَانٍ تَامًّا، وَهَذَا وَعْدٌ مِنِّي  
بِذَلِكَ، وَسَأَصْلِي كُلَّ يَوْمٍ رَكْعَتَيْنَ عَلَى الْأَقْلَى حَمْدًا وَشَكْرًا لللهِ تَعَالَى، وَلَنْ  
أَخْلُ فِي لَحْظَةٍ أَنْ أَدْعُوكَ بِطُولِ الْعَمَرِ، وَأَدْعُوكَ أَنْ يَسْأَلَكَ اللَّهُ تَعَالَى  
فِي صَحَّتِكَ وَعَافِيَتِكَ، وَيُزِيدَكَ عِلْمًا، وَيُعْطِيكَ عِلْمًا لَنْ يَعْطِيهِ لَأَيِّ  
شَخْصٍ مِنْ هَذَا الْعَصْرِ، وَأَنْ يَنْفَعَ بِكَ الإِسْلَامُ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْعَربُ  
وَالْعُلَمَاءُ، وَأَنْ يَتَشَرَّهُ عِلْمُكَ فِي الْأَرْضِ، وَسَأَكُونُ أَنَا خَادِمًا لَكَ - إِنْ  
شَاءَ اللَّهُ - وَلَنْ أَتْرَكَ لَحْظَةً بَعْدَ الْيَوْمِ، فَهَلْ تَقْبِلُنِي عِنْدَكَ مِنْ  
تَلَامِذَتِكَ؟

وَهُنَا عَانِقُهُ الرَّجُلُ وَقَالَ: إِذْنُ أَنْتَ هَدِيَتِي مِنَ اللهِ تَعَالَى، وَهَذَا وَعْدٌ  
مِنِّي أَيُّهَا الشَّابُ - وَأَنَا لَا أَعْدُ -: أَنِّي لَنْ أَتْرَكَ - إِنْ شَاءَ اللهُ - مَا  
دَمْتُ عَلَى وَعْدِكَ، وَتَذَكَّرُ كُمَا فَعَلْتَ مَعَكَ فَخُذْ مَعَكَ أَصْدِقَاءَكَ، وَخُذْ  
مَعَكَ تَلَامِيذَ، وَعُلِّمْ أَكْبَرَ قَدْرَ مُمْكِنٍ مِنَ النَّاسِ الَّذِينَ تَعْرَفُهُمْ، وَعُلِّمْهُمْ  
أَنَّ الطَّرِيقَ إِلَى الْإِمْتِيَازِ هُوَ الطَّرِيقُ إِلَى اللهِ، وَعُلِّمْهُمْ أَنَّ الْأَسْبَابَ مِنْ



مبسب الأسباب، وعلمهم أن الإمكانيات من القدرات، فلا يفتتن الإنسان بإمكاناته، ولا يفتتن الإنسان بأسبابه، ولكن يعرف أن صاحب القدرات هو الذي أعطانا القدرات لكي نحصل بها على الإمكانيات، ومنها وصلنا إلى المصادر، وبذلك تجعل مصادرك أن تعلم أكبر قدر ممكن من الناس، فتصبح من المبشرين - إن شاء الله - .

وتذكر - أيها الشاب - أن تحترم كل الديانات، وكن متزناً، وكن من المبشرين، واجعل وجهك باستمرار مبتسماً. وتذكر أن الله عَزَّوَجَلَّ جعلك خليفة في الأرض لسبب من الأسباب، فهذا الإحساس أعطه للغير.

وتذكر أيها الشاب أيها الصديق أيها الرفيق أنه ليس اسمك ولا اسم عائلتك ولا طولك ولا شكلك ولا مالك ولا وظيفتك ولا من أنت ولا ماذاتكون ولا ماذا كنت، فكل هذه أسباب وأشياء إذن من أنت؟ أنت أفضل مخلوق عند الله عَزَّوَجَلَّ الذي خلقك بيده الكريمة، فكان من الممكن أن يقول لك: كن ف تكون.

وأنت الذي سخر لك السماء والأرض، وأنت الذي جعلك خليفة له في الأرض، وأنت القدرات اللاحدودة التي وضعها فيك الله عَزَّوَجَلَّ.

وأنت المعجزات؟ فالمعجزات ليس لها حدود.

فهذا هو أنت، ولذلك عش كل لحظة كأنها آخر لحظة في حياتك؛  
لأنها من الممكن أن تكون آخر لحظة فعلاً، فعش بحبك وإخلاصك  
ووفائك وطاعتكم الله تعالى، ثم تطبع بأخلاق الرسول ﷺ الذي قال الله تعالى  
له: «وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ»<sup>(1)</sup>، وقال رسولنا الكريم ﷺ: "إِنَّمَا بَعَثْتَ  
لَأَنَّمِّ مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ"<sup>(2)</sup>..

وكانـت والـدـي - رـحـمـهـا اللهـ - تـقـولـ لـيـ : رـبـنـا - يـجـعـلـ وـجـهـكـ  
جوـهـرـةـ ، ولـسـانـكـ سـكـرـةـ فـعـشـ - أـيـهـاـ الشـابـ - كـلـ لـحـظـةـ كـأـنـهـاـ آخـرـ لـحـظـةـ  
فيـ حـيـاتـكـ ، عـشـ بـالـتـطـبـعـ بـأـخـلـاقـ الرـسـوـلـ ﷺـ وـالـرـسـلـ وـالـأـنـبـيـاءـ  
وـالـصـالـحـينـ ، ثـمـ عـشـ بـالـكـفـاحـ ، عـشـ بـالـفـعـلـ ، عـشـ بـالـالـتـزـامـ ، عـشـ  
بـالـصـبـرـ ، عـشـ بـالـمـروـنةـ ، عـشـ بـالـاسـتـمـارـاـتـ ، عـشـ بـالـحـبـ وـالـأـمـلـ ،  
وـأـخـرـاـ قـدـرـ قـيـمةـ الـحـيـاةـ .

نكتشف البداية الجديدة في الطريق إلى الله ﷺ .

والسلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته ؟؟

## ٤ - سورة : القلم ، الآية : ١

2- أخرجه البيهقي في السنن الكبرى . وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة .



من الإسكندرية

30 من شهر أغسطس 2008

ونتظر حلول شهر رمضان المعظم؛ لأنه من الممكن أن يكون غداً -  
إن شاء الله - وأدعوك أيها القارئ أن تصل في طريقك إلى الامتياز إلى  
أعلى الدرجات ، وأن تبدأ طريقك اليوم إلى الله تعالى ، وأرجو منك أها  
القارئ الكريم أن تعطي ما تعلمته لأكبر عدد ممكن من الناس ، حتى  
يجمعنا الله تعالى في جنات النعيم مع الرسول ﷺ ومع الرسل والأنبياء  
والصالحين والصديقين ، ولن أقول لك : حظاً سعيداً ، ولكن قم إلى الله  
وتوضأ وقرب إلى الله ، ستجد أنك تصنع حظك بنفسك .

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته؛

د. إبراهيم آفني





## الدكتور الفقي في سطور

- \* مؤسس ورئيس مجلس إدارة شركات إبراهيم الفقي العالمية.
- \* مؤسس ورئيس مجلس إدارة المركز الكندي لقوة الطاقة البشرية (ctcphe) ، والمركز الكندي للتنمية بالإيحاء (ctch) ، والمركز الكندي للتنمية البشرية (ctchd) ، والمركز الكندي للترجمة اللغوية العصبية (ctcnlp) .
- \* مؤسس ورئيس مجلس إدارة شركة كيويس (Cis) .
- \* دكتور في علم الميتافيزيق من جامعة ميتافيزيق بلوس أنجلوس بالولايات المتحدة الأمريكية.
- \* د. إبراهيم الفقي هو المؤلف لعلم ديناميكية التكيف العصبي (NCD TM, TM Conditioning Dynamics).
- \* مؤسس علم قوة الطاقة البشرية



. (power human energy TM ) PHE TM

- \* مدرب معتمد في البرمجة اللغوية العصبية (NLP) من المؤسسة الأمريكية للبرمجة اللغوية العصبية.
- \* مدرس معتمد للعلاج بالتنويم المغناطيسي من المؤسسة الأمريكية للتنويم المغناطيسي.
- \* مدرس معتمد للعلاج بخط الحياة (time line therapy TM).
- \* مدرس معتمد في الذاكرة من المعهد الأمريكي للذاكرة بنيويورك.
- \* مدرب معتمد للتنمية البشرية من حكومة كيبيك بكندا اللشركات والمؤسسات.

\* مدرب ريكى من ..  
the reiki training center of Canada )

. (global reiki association )  
\* حاصل على مرتبة الشرف الأولى في السلوك البشري من المؤسسة الأمريكية للفنادق.  
\* حاصل على مرتبة الشرف الأولى في الإدارة والمبيعات والتسويق من المؤسسة الأمريكية للفنادق.



\* حاصل على 23 دبلوم، وثلاث من أعلى التخصصات في علم النفس والإدارة والمبيعات والتسويق والتنمية البشرية.

\* شغل منصب المدير العام لعدة فنادق خمسة نجوم في مونتريال بكندا.

\* له عدة مؤلفات بثلاث لغات هي (العربية والإنجليزية والفرنسية) حققت له لأكثر من مليون نسخة في العالم.

\* درب أكثر من 600000 شخص في محاضراته حول العالم، وهو يحاضر ويُدرب بثلاث لغات (العربية والإنجليزية والفرنسية).

\* بطل مصر السابق في تنس الطاولة، وقد مثل مصر في بطولة العالم في ألمانيا الغربية علم 1969 م.

\* يعيش الآن في مونتريال بكندا مع زوجته آمال، وابنتهما التوأم نانسي ونرمين.







## قالوا عن الدكتور إبراهيم الفقي

\* في رأيي يعتبر الدكتور إبراهيم الفقي من أفضل المحاضرين العالميين .

برناديت ديكارت - مذيعة - ك ب ل ، لويزيانا ، الولايات المتحدة الأمريكية .

\* أكثر من رائع ، ومهارة منقطعة النظير في فن العرض .

دكتور كلمنت جونسون - طبيب - تكساس ، الولايات المتحدة الأمريكية .

\* ممتع ومتمكن ، ويصل إلى المستمع بسرعة وقوة لم أرها من قبل .

كريستيان ماكدونالد - بريستول مايرز - مونتريال - كندا .

\* دكتور إبراهيم الفقي علمني فن الحياة ، وأضاء لي الطريق إلى السعادة .

ميشيل جويان - محرر بجريدة أكتوالتي - مونتريال - كندا .

\* ندوات الدكتور إبراهيم الفقي هي خبرة العمر، ويجب أن تتاح الفرصة للكل فردى لكي يحضرها.

روز سولازو - مونتريال - كندا .

\* دكتور إبراهيم الفقي أضاء لي الطريق لحياة أفضل .

سوزيت جورجدو - شركة الطيران الكندية - كندا .

\* فريد من نوعه، ويعتبر من أقوى وأفضل المحاضرين العالميين .

فرانس مارتل - مذيعة - تليفزيون كيبك - قناة س ج م - كندا .

\* استطاع الدكتور إبراهيم الفقي في ثمان ساعات أن يشير في نفس المحاضرين آمالاً وطموحاً، كما استطاع أن يوضح الرؤية والطريق، وأن يشير في قلوبنا حبّاً وارتباطاً بشخصه، وهذه معادلة في متنهي الصعوبة، لم أقابل من استطاع النجاح فيها في يوم واحد .

أوديت اسكندر - رئيس مجلس إدارة شركة مصر والشرق الأوسط - مصر .

\* ممتاز، متميز، وأسلوبه شيق، ومحاضرته لمست قلبي وإحساسي، وغيرت مجرى تفكيري في الحياة .

عزة فرحات - مدير الموارد البشرية - جونسون واكس - مصر .



\* دكتور إبراهيم الفقي يعزف موسيقى خاصة، تملأ العالم الداخلية طاقة؛ فتحرك الآخرين نحو أفلال الحياة مشحونة ديناميت ورغبة في الصعود .

الكاتبة الصحفية مني عبد الجليل - الكويت .

\* ممتاز جداً، لم أكن أتوقع أن يكون في مثل هذا التواضع وهذا الاهتمام بالمتربين .

عبد الله حارث الرميثي - رئيس قسم الموسيقى - إذاعة وتليفزيون دبي - الإمارات العربية المتحدة .

\* دكتور إبراهيم الفقي فخر للأمة العربية والإسلامية .  
هيثم عبد الغني - نائب المدير العام - الشركة السعودية لاستيراد وتصدير الورق - المملكة العربية السعودية .

# الفهرس

|          |                               |
|----------|-------------------------------|
| 7 .....  | ♦ الطريق إلى الامتياز .....   |
| 33 ..... | ♦ الارتباط بالله عز وجل ..... |
| 34 ..... | ♦ التسامح .....               |
| 36 ..... | ♦ الحب في الله .....          |
| 39 ..... | ♦ العطاء .....                |
| 40 ..... | ♦ الإيمان بالله .....         |
| 43 ..... | ♦ الطاعة .....                |
| 45 ..... | ♦ الصلاة .....                |
| 48 ..... | ♦ الإخلاص .....               |
| 50 ..... | ♦ الوفاء .....                |
| 54 ..... | ♦ التوكل على الله .....       |
| 55 ..... | ♦ التفاؤل .....               |
| 56 ..... | ♦ الدعاء والذِّكر .....       |
| 61 ..... | ♦ الأخلاق .....               |



|           |                               |
|-----------|-------------------------------|
| 70 .....  | <b>التعاطف</b> .. ♦           |
| 72 .....  | <b>التبسُّر</b> .. ♦          |
| 76 .....  | <b>العفو</b> .. ♦             |
| 91 .....  | <b>وقل أعملوا</b> .. ♦        |
| 96 .....  | <b>الرؤى الواضحة</b> .. ♦     |
| 98 .....  | <b>الغاية</b> .. ♦            |
| 100 ..... | <b>الغرض</b> .. ♦             |
| 103 ..... | <b>الأهداف</b> .. ♦           |
| 107 ..... | <b>القراءة</b> .. - - -       |
| 109 ..... | <b>الاستماع</b> .. - - -      |
| 110 ..... | <b>المشاهدة</b> .. - - -      |
| 110 ..... | <b>التحضير</b> .. - - -       |
| 113 ..... | <b>الفعل الاستراتيجي</b> .. ♦ |
| 131 ..... | <b>الوعود الكاذبة</b> .. ♦    |
| 132 ..... | <b>الكذب</b> .. ♦             |
| 136 ..... | <b>عدم الصبر</b> .. ♦         |
| 139 ..... | <b>الالتزام</b> .. ♦          |
| 140 ..... | <b>الإصرار</b> .. ♦           |
| 140 ..... | <b>الانضباط</b> .. ♦          |

|           |                                        |
|-----------|----------------------------------------|
| 150 ..... | ♦ السيرة الذاتية .....                 |
| 154 ..... | ♦ قالوا عن الدكتور ابراهيم الفقى ..... |
| 157 ..... | ♦ الفهرس .....                         |



**PATHWAY TO EXCELLENCE**

# الطريق إلى الاعتزاز



يا ترى .. ما هو السبب في أن هناك أشخاصاً متميزين  
وآخرين غير متميزين ؟! وهناك من يعيش حياته  
بطريقة أفضل من غيره ..  
كما أن هناك من يحقق أحلامه وأهدافه ، في حين أن  
هناك أناساً غير ذلك ؟!  
فما هو الفارق بين الفريقين ؟!

توزيع

بريميوم  
MEDIA PRO . TEC PROGRAMS

\*\* معرفتي \*\*  
[www.ibtesama.com](http://www.ibtesama.com)  
منتديات مجلة الابتسامة

ALRAYAH  
الرایحہ  
للتغذیۃ والتوزیع

جميع حقوق الطبع محفوظة

برقم إيداع : 2008/22592 I.S.B.N:977-426-018-X

شارع أحمد صرابي الهميسين - الميرية - جمهورية مصر العربية 92

تلفون وفاكس: +202 / 33026637 - 33446727 - 3346525

Rayatop@hotmail.com

بـعـرـافـات



[www.ibtesama.com](http://www.ibtesama.com)